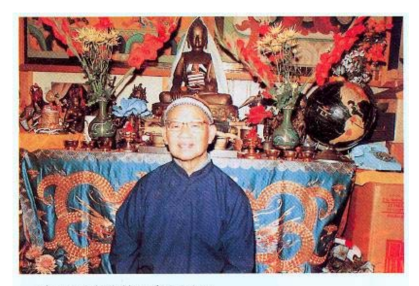


作者陳健民瑜珈士



陳上師在柏克萊關房佛壇留影

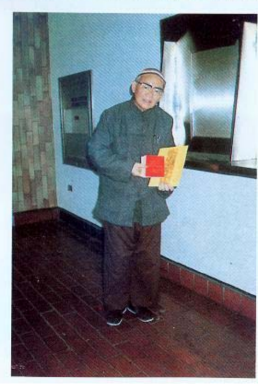
陳上師講《淨土五經會通》第41次時留影



5



上・陳上師在鬥林超幽下・陳上師在灣區捷運車站分賭佛書

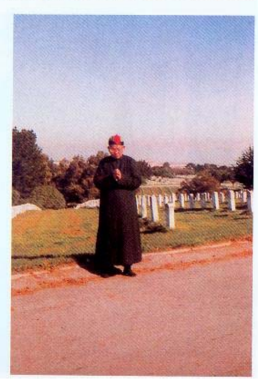


6





上・陳上師主持火供(七十年代)下・陳上師修三身頗瓦法超幽



8







## 最後遺屬及聲明



## 最後遺囑及聲明

本人 幢健民,出生於湖南纹群,现為美国公民,居住於加州阿拉米追郡粕克莱市, 莲此声明此為本人之最後遗嘱。

- 以往所有遺嘱皆作廢。
- 二、辛人所有著作身基雄特非重品供家,但是何收成本出售流通市可。所有本人著作三出版 智應事先徵得找到堂居士之同意。
- 三、本人之所有銀行存款,於付清房租、医荣费、火葵费、等1關支及免税後,分別,对於如下:
  - 1. 終.獨之一半由在湖南之貌屬摩相纹、摩公鑓、摩公聪、及潘雪明四人之尚存者平分。
  - 2. 经额之一年捐赠普赞王如李澶琐,供做下列用途。
    - (a) 其中四分之一克(收台)考金山五輪塔之網預甚金。
    - (15)某能的方义二克做本人骨灰塔之建颚基金。此塔康建計台清金山五轮塔之近侧,但不得 移動五輪塔科。
- 四. 其馀所有尽策,包括传像,传载及注器等4.皆赠於持经堂居士,以供下列用途,
  - 1. 所有传像集中一处,供大家礼拜。
  - 2.所有本人仅藏之佛書集中一处,供大家閱读。
- 五、本遗嘱所本题及之任何亲人皆不得继承本人之産業。

古式反細節、裝有失盡專定亦具料註言居士全權處理之。

> P东, 使民 签8 Chien Ming Chen 立遗憾人:陈健民 在地: 2108 Shattuck Ave. Apt.4 Berkeley, Ca. 94704

晃跃人。 黄百肋 信班:2000 Colony St. #5

Mountain View, Ca. 94093

题从: 黄明德 签3. — 丛明德

信性, 33779 Quail Ran Rd. Ja Donald Heary Fremont, Ca. 94536 プロ Chanker 見証人。

住地: 4743 Wild Meadow Reach Santa Rosa, Ca. 95405.

一九八七年 九 月七日



法 前 眼 起 , 武六相 ;五家宗旨 宗門喝之。 用 本 , 顯密 體 ,何莫非瘡疣廢紙 廣 原 然而 , 復 標 狹 , , 僧璨銘 開 涵 于後 合 容 詮 古 。潙 譯 , 葛藤賸話 Ü , , 仰 非 **>** 踵 圓 事 1/1 , 相 惠能立 增 非 , 臨 濟 三 耶 華 物 ? , , 名 亦 壇 義繁多 心 女, 亦 物 曹洞 永嘉歌 , 0 多 混 五位 淆 中 横 有 , 道 生 諸 雲門三句 相 0 老 , , 莊 既 諸 相

佛 廣 雖 名 博 證 實耳 善治絲者 隨 不 17 有 0 所 解 光 原夫菩提樹 脫 欲 明 , 先抽 ; , 出生諸 此 屬 其 下 緒 物 神 , , 我 金 員 , 以爲 剛 繭 既 座 0 各非 創造 解 , , 直絲 空識 佛 0 執 教 此 無有 芫 , 皆有 垂 神 , ; 非 要能 我 帝 想 似 如 , 依 想 教 輾 轉 此 據 註 輪 爲 理 體 迥 , , , , 積 薄 故 口 非 善

0

覺 證 其 涵 自 蓋 等正 1/1 顯 佛 0 物 證 其 故 覺 0 情 初 神 與 證 我 0 真 自 無 , 情 氚 故 性 , 不 乃 Ė 皆 欲 著 超出 非 始 屬 , 故名曰 覺 別有體 真 , 直 如 , 至滅盡諸 原 故 如 0 屬 覺者爲佛, 本 體 ; 想 本 如 , 體 故 而 豁 不假 日 破 迷者爲凡 0 本 了此 , 神 故名 覺 我 本 體  $\Box$ 此 真如 真 覺 故 體 中 顯 0 正

故 如 中 明 明 德 我 想 外 積 本 口口 則 剘 極 無 般 句 覺體 悲 故 則 故 智 生 涵 故 爲 智具! 智智 經 佛 明體 縛 肚 , 雙運 離 性 如 覺 故 , , 外空 亦 自 故 妙 Ė 中 則曰 體 不 宛然 興 真 明 具大樂 性 用 , , 0 , 故有 真 非 如 廓 解 故 雖 ;空性在 心 百 來藏 真如 佛 具 然 脫 。空非造 , 體大 光明清 佛 名 , 無 故有「 大悲化身 空 而 。 非 性 物 聖 故 悲 本 兩足 , 0 0 , 內, 僅爲心 名 密宗 迷不自 作 如 此 淨 如 ;不用別緣 大樂報身」 尊 金剛 鏡有光 如 秋 , , , 則 故不離 充 來 。憫彼 , 亦 此 空 滿 如 大 知 藏 經 0 佛 類推 圓 法界 本 , , , 內空 涵諸物 故 光則爲 無我 滿 祖 空 中,六 有情, 漫六合 就 0 日 , 0 0 但念同 悲他無明 佛 當 Ż 其 故 無 ;空性在空, 0 無明 果位 喻所說 其自顯 證 真 日 皆在! 故 正 , , 體 法身 經 非全無 覺 故 無 0 **言**之, 圓 驗 情 , 空 凡 , , 皆 ,顯現菩提,菩 0 故 圓覺 覺本體 我佛證! 其 中 夫 有 興 ()自愚 說 情 性 此 空 物 則 則 0 此 性 明 , 無 員 ; 無緣 0 曰 , 皆具 法 覺 如 我 顯 理 無分親: 身中 鏡有 真 不 , 空空」 空性 覺有明 , , 0 0 能 此 雖 非 空 空 如 悲 提之 性 性 而 仇 佛 即 妙 萬 在 無 0 0

## • 文三集 》www.yogichen.org 肱 齍

此 馬 如 如 1/1 斤 員 滿 異 追 物 定中 兼 故立 熟識 本體· 出 真如 至若 風 之正 天眾」 舉任 稂 必 融 , 真 假單 無明系統之中 也 剒 0 ` , 惡種 顯 (熟業 見 拈 0 彼既偏心 五 何 , 0 能 即 力等 禪宗爲法性果位之祕密:或曰 如 任 提 物 , 明體 各具 潛伏 上皆就 父 果 藏 何 , 「大手印」 佛 四瑜 佛 頭頭 明體 , , 飄流諸 ,大悲具足;「 性 大 , , 誤認: 伽 乃補以物,授以 , 有明系統之教法 (乘之六度 。當其「幻身」 處 是 , 迷人不知; 輪迴六道。「 之力,漸次滲透 處 道 神 之明體 趣 0 可 ,無非法身也 愚者誤認大印唯爲心法 力 去後 是爲 ` , 創 六妙 無非法 , 如 , 能藏. 造 來 天道 3名相而 先 问 事業手印 光明」 ` 事印 ?,妄作 則 , 如 賴耶 身妙 ,內之心 , 母佛 是爲 來, 或曰 識 庭前柏 用 ` 主人 愚者 , , 及其善報 忇 天 增長 識 0 石 雙運 地 難顯 , 0 主 智熾然 。當其 , 譯名 女生 樹 顯 外之 教 將盡 , 則 0 趸 (純然 成就 紅白菩提 能藏 無 , , 次能 , 藏識 !威儀 如 皆此果位 或 真 欲 曰 ,會歸 善惡種 執持 如 , 或 密宗 住於 几 妒 , 密之 示 布 多善 , 心生 亦 悟 神 煩 真 几

,

0

異 赂 瞋 忇 慰 那 英 殼 如 虚 中 死 教 鬼 彼 念念 1/ 如 陰 文 夢 此 唯 , 萴 何 或 神 則 靈 身 四 身 , 未然 墮 作 賴 爲 生 餘 不合 羅 , , 乘 有墮?愚者不覺 地 滅 永存之說 非 Ż 耶 則 何 , 定境 里 獄 , 隨 佛法 增之以九 口 , 0 , , 別有 具三能 哥司 混 (熟正 , 則 要皆自作之孽,不可 其惡業,必致墮落:痴業重則墮畜生, 中陰 談 爲 多 與 , 0 地 多則 中 升 報 , 0 神 佛 法 陰 此 0 0 乏期 第 性中陰 中 中 , ;由識 2,未能 Holy -陰所現 依正 <del>-</del>承認 要在死後 惡 陰 九 業 , , 異 原無 Ghost ) 如 漸 0 , 悟 所 八熟 果: 世間 無非 之境 來藏 報 , 降 增 現日 分段 ,立代修法 0 耳 逭 皆由 定 識 生 俗 當 降 , 也。究其 , 0 / 識變現 生死 如彼 說 其 , 0 直 識 此 自 即 生 此 與上 , 無明 夢境 靈魂 死 就 現 身 可 , 第 道 則 成 , 0 非別有 , 系統 故 間 小乘合之爲六 真如 胎 爲 佛 口 , 亦非 佛性潛能 以及時 滅 耶 0 , 0 , 六道宛然之正 狹 即 則 此 中 , 穌 識 一本體 陰之 神 義 生 異 道 永 有 0 墮 (熟依 助 中 鼎立 識 垂 耶 末朽 陰 義 獄 開 其往生 則 教稱 , 兰聖 所 報 · 陰 身 出 , 隨 , , 0 廣 皆可 善惡: ; 異乎 有 , 故 , 聖神 報 餓 皆自 狹 乘 極 0 剒 鬼 耆 升 龃

為文辨之

。深恐瑣屑無系統

汐

寫此文

,以貫穿其義焉

。家楨兄明

有地 羅鬥 然此 然離垢歸 Ŧ. 墮凡者之 (則皆本乎 毒 重 皆有分 即 0 毀滅 識 沈家 Ā 大之堅性 爭之苦報 由 身 , 0 則有 濁 此 執 成 0 植兄 直 . 內 , 如是所餘六 , 既未能 風大出生 佛 風大之動性 則 真 輾 執 之密教 身我 由 佛 如 性 識 轉增上 0 紐 貪心重 ( ) 為我 0 減 聖凡之分,亦幾希耳。 約 佛性也。 羅 , , 颶 萬古常新 少真如,亦未足染污 識 賜 外逐 0 好 0 風之災;而地球毀滅矣!舉莫非自作自受之依報 地大出生地震之災;火大出生火箭之災;水大出 0 殺 大 , , , 此四大依報之出生也。及其積習既久,惡業加 則 則有水大之淫性 塵 則 乘 標舉如來 願諸有情 純 境 爲 第 而 , 有墮 爲 , 萬變不離 物 意 識 第 欲 藏 人道之苦報 識 , 善自抉擇: 增 , 0 如教了義,循名證實,勗之勉之一 冏 , ;瞋 其 異 從 佛性」 , , 此所以有真如門 賴耶 小 惡業更甚 與英文之 心心重 熟生 乘 第六之執 0 真 0 東 人欲橫流 其成佛者之「 , 如 念無明妄動則 則有火大之燥性 0 , 滿 由 空 帝 得 於 我 性等 、生滅門二 含藏 執 ` 持 食欲重 神 mind 我 各種 種 數名相 之 凡 而 如 作 重 , 也 忽 相 疑 則 ,

19

非想

,然後得金剛喻定

o

註

知故問 ,欲利後人 ,敢不隨喜報命哉 。尚乞佛門大德 ,共證明之

時在民國乙卯分龍節

佛教瑜伽士陳健民

並跋

、非想非

空識無想包括佛經過之四空定:空無邊

、識無邊 無所有

論

П

反

省矣

# 有相無相二道難易鈴

精辭章 莊 志分堅餒。智者就難置易,愚者視易爲難;志堅則不畏難 論 無 言文章; 陸 文》 · 陽說 相 Ż 難 , 易之一 難于 癖 似 不 且夫諸法皆空 信已 以超 易 攤 0 , 蜀 今夫狂 哉 油 出 好 , 北海 了道易》 字,惟狂人 麻 科 如 坦 ! 而 之撰 晦 有 學者難抒 西諺有 , 妄行者 樹 以 ,愚公不以爲難;爲長者以折小枝,懶童但疑是苦 相 圃 ;魯褒造 守成爲 易修 ,本性難改 亦 , (廢莊論 難 云:難之一字 (詞書中具足。 慈善 其妻 輒 風 0 說 難 騷 就易如 《錢神論》 ;理智質重 川 , 而易弄公式 , 房玄齡 難易 有相 ;蔡君謨言文章不言政 ,法無軒輊 在 拂 渞 , 難易無定論,根機有偏枯,器異智愚 唯 難 春 主創業非 ,蕭綜寫 愚 風 者 , 0 , 俗事 ,性異篳箕。 無 于草 人字典中有之。 而 , 相 易 於 易 在 道 頭 如 《錢愚篇》 悟 易 此 。好文學者難 0 法 解 , 佛門亦 功過 然而 無定 事, , 李白吟 而 ,氣餒則覺非 苦煞 歐 真 則 難 ;阮嗣宗作 修 修 陽修言政 然 口 解物 戦 菩! 〈蜀道難 拘 也!婆心之 而 0 提 感情 , 非 理 , 0 常 有 事 龎 質 而 達 易 嘆 公 重

謂

其

難

也

,

孰肯信

乎

?

幾 掠 其 朝 昭 見 明 虚之漢 思 須 勝 價 然 明 見 顯 異類 者轉覺甚 嘗見. 觀 暮 體 七 , 當 , 想 0 , 若 身完 傳書 堪行 0 非 何 , , 勒古 增 万 水 殊 慧 道 成 明 , 滴 便 性宗?徒 根 開 0 多載 師 體. 此 成 ,毫髮畢 端 ; 石 深 未 步步 E 未逢 穿 慢 厚 , 模範 經 就 有 , , , 虔 道 有量 昧 既 有 話 相 , 修 露;或量等 位 死 矢志 大 正 頭 觀 畢哇巴甫受灌 |見正 , 成 而言之 水 不易參 種 可 頓 語伏 據 狐 見多傑羌 知 ,時時 П , , 老若 大德: 被 , , , 無 法界, 仍難 精 必 相 , 更即證量以論 多話 破 魂 積 有 水 。麥古僕纔聞 相足徵 那 徒弄 功無爽 明心明 惟 或細1 , 禪宗 頭 即登六地。移喜 焚 鬼窟 0 権嘔 性 旧 , ,日久年深 微塵 能 然 能 , 。及其種 者 堅 定力 不 飯 , 彈指 持 即 知 粗 , 以毅 既 無 彼 ·Ľ , 李 強 非 漢難 手 , 即 祖 力 繩 行拳 開 印 實 修 , 飛 地 鋸 發 種 , 亦 成 以 奧 終完 爾 子 , 爲 , 明 拙 蓮 斷 漸 反 難 0

成

作

月

能 雲 棒 門 殺 南 餅 而 攵 觀 幾 泉 活 J 禪 不 堪 燈 或 嚐 池 , 尤徴榜 ? 陽 足 ·愚癡 跟 者 未 點 齋 樣 回 載 時 0 聞 凌 實 婆 慧 速 圳 痛 忠 辨 或 未出 ; 哭 長 瓦 , I 黨 龎 慶 子 浴者 未 44 公 敲 破 稱 開 几 難 +1 空 個 , 門 年 蒲 石 專 頭 0 或 呼 , 片 有 臨 佛 難 濟 , 普 成 飽 而 餐 願 無 時 光 供 頓 有 圳

或

火

, 0

是以性、相都名法爾,作。如其易也,何以如斯?

悟真參 奢談 無定 縱或難成悉 根 放 愧 0 評 故 耳 逸 公案 相 是 抓 ,未嘗 ! 易 , 0 , , 獅乳 ·因抒拙· 手 而 鈍 然每好矜寬鬆 , 務 性 他 根 花 期 者 地 爲 畏難 經 盛 街 難 相 , 0 , 歷 道 亦 於漏 都名 見 柳 乃吐艱難 , 安說 兼辦 教世 。死後墮落,生西難期。不如有相行人 ,故誘之以易;狂者輕易 巷,漫翻 可投生蓮邦 , 法 用矯 瓶 者 , 虚 禪 劔 0 0 俗 若論弊端 如 之金言 門當頭是道 , , 斯而已耳!難易云乎哉 情 孔 風 輒持簡易之議論 度時光,全無進步 子但 流 。二道相較 0 。當戒今人之懶, 0 則有相 非從果德邊 稱 , 尤有 才難 。 素 秉懶 苦語 ,孰易孰難耶?五內反省,自 無相,皆屬戲論 0 ,則救之以難 蓄 。 今 人 0 來 志 性 0 禮 粗 甚 , , 八小黠若 莫教一 自矜高· 拜供養 心 何能 堅 小 , 智 **'**\ 湯鑊中去?其或行 象 0 事無 智 才 教 常存念佛功 , , 古人大智若愚 急願緩行 難耶易耶 既不屑爲 , , 失于疏狂之 成 酒館茶樓 0 H 學古 德 , , 實 慚 每

# 略論金剛乘行人與般若乘行人用心之大異

# 基本理論之不同

紅 切方便 教 且謂爲普賢王如來法身所傳 果乘因乘, ,及所傳方法均爲不共 地位高下有別: ,殊勝異常 , 其地位之高 金剛乘是果乘 可 想。 ,爲金剛持報身佛所傳 其傳承地位既高 其

乘所取之方便,由最初出離,漸次漸次,經過很長的時間,由小乘而大乘 位 |方便者,是將成 地一地的漸至十地,纔得果乘之方便,故其證果遲速,大有分別也。 2 密教顯教方便勝劣有別:因爲密教是果乘,故多果位方便 佛後果位所得之經驗 ,用特殊方式,整理交付。比之因 (。所謂 果

# 行人用心之大異,此中分別各段如下

乘是須將般若乘歷劫所修的事 要果決與果敢。本來,出離是容易被人誤會,認爲小乘發心。 出離時用心之不同:在出離階段 , 即身成辦之。因此,對於世俗及俗務 ,用心不同,修金剛乘行者之出 不過

用

1

金

剛

事 故 有 又 矣 行 年 便 環 離 去了 空 即 第 境 練 實 矣 丗 須 0 , , 一觀定 身 於 般 必 雖 間 出 而 , 規定 成 睡 若 出 父母 閉 是 修 極 事 部 悲 離 就 滿 日 眠 殊 而 乘 行 0 , 非 泛方 常 十二 份 時 時 勝 外 即 故 ` 要 0 此 與 妻 間 使 0 , 子 其真能 空 要 用 活 年 渦 但 出 便 , 一年不 得 性 關 其 須 活 , 是 如 不 離 兩 , , 對 飲 半 在 渦 時 職 , 斷 , 示 爲 利 出 食 間 切 惟 而 几 在 , 功。 同 對 度 捨 他 離 未 正 所 年 專 關 , , , 也 得成就 定 萬 翠 於 後之家 如 餘 心 而 而 係 T 閉關之規矩 之半 果位 便利 修 行 生 不 己 與 如 須 爲 持 E 顧 出 0 金 0 者很多很 蓋從 作 自 慮 剛 , 瞋 而 , 0 觀 已去了 自 古 修 , 鑙 , , 德 有 想 以 一歲至 對 Ħ 須 0 , 以 疾 計算 所 用 要 很 爲三 , 實 慢 修 多 病 金 切 果 故 無 大 也 年三方 部 即 的 難 及 +修 剛 # 決 不 0 得 好 份 其 餘 疑 須 身 力 物 和 , 故出 除 處 他 歲 摧 及 出 成 四 時 果 , , 就之方 年 鰯 間 一 野 之 散 依 皆 離 , 而 敢 , 菩 顮 爲 光 座 係 離 不 口 0 0 半 薩 陰 認 隨 利 用 知 0 7 故 , 個 時 也 戒 益 爲 金 放 便 心 修 破 蓮 月 要 散 犧 逸 保 眷 行 即 剛 師 , , 0 決 每 剣 持 牲 所 祇 使 乘 每 屬 , 與 其 及 果 訣 在 與 斷 昏 方 冢 修 沈 知 付 利 施 圓 壽 家 0 滿 修 牛 主 大 半 他

是 爲 位 的 到 罵 金 九 Щ 打隴 殊 剛 個 無 , (菩薩 、到岸 亦要忍耐 恥 是 H H 勝 喻 2 乘 愈 笑 窮 度累 噶 肋 而 復 , 生先 度 是 有 的 朱 , , 0 , 、發心之不 亦所 且 牛 眾 金 我 爲 西 雖 如 0 後 故 成就 .藏 犧 牛 地 也 別 一金剛」 不管 出 知:不愁貧窮,堅決出離, 藏 到岸; 教 這 牪 乘 一觀定 面有 身命 離 教密 力量 、文殊 表 的 四 , 同 修 發 0 訣 菩 中 金 表 己後成 乘 , 纔 , 無慚金剛 發菩提 與眾生 小 所 : 前 成就 剛 提 ` 六度萬行 必能保持堅定 觀音 派 耗 乘 智 統計 詩間 就 中 面 纔 行 0 慧金 心 是 是 有 日 , , 有 長 時 均 爲 , 大派 十個 , 剛 忍辱金剛 既 成就 般若 三喻 強 , 即 慈悲喜捨也 得 生 調 而 - 抛棄妻子,假使妻賣淫,子行乞 到 底 , **「乘發心** : 也 成就 成就 帝 眾 , 灌 而 爲 即常住大手印勝定之金 生 頓 頂 殺若 緩 爲牧羊喻 時 家 未 , 0 决心,是金 之最 成 等 可 而 , , , 0 即 有 故 度 如 種 佛 乘發心之較 然事 個 大者 批 姓 拋棄父母 王 九 , 子 優 我 ,是羊先到 個 如 實 0 越 故 打 是 金 故 剛 隴 般 剛 乘最要條 , 0 打隴 爲 噶 //\ , 爲 乘出 利 成 對 舟 朱 佛 利 乘 利  $\overline{\mathcal{H}}$ 別 用 噶 離 0 , 聚 0 毒 喻 果 此 中 件 生 位 後 地 爲 劫 唾 決

全 即 此 隨 剛 妙 性 中 利 如 力者 禮 眾 量 佛 乘 用 觀 帝 身 品 行 牛 拜 的 3 , 而 制 成 ` 0 應發 , 顧 懺 在 所 用 IF. TE. 氽 時 佛 代之 以全法身全法界之 悔 全 以 功 見 見 成 剛 無 加 , , 體 佛 如 被 體 只 而 因先已 乘 ` 0 , 請 眾 美 起 了 不 則 而 用之不 子之大菩提 賜同 過 生 麗 轉 解 無 用 在 此 得 煩 法 中 此 師 鮮 , 能 般 也 進士出 佛 論 正體 體 冒 觀 可 0 即 若 加 正 ` 吾人勿作下劣想, 本 身成佛 請長 持 在 佛 見 乘 無 , , 無我 ;心,具足佛慢 只得 來般若 身 如 起 重 , , 有權威 爲 金 證 住 獅 而 在 認耐 無限空性之力,用之於禮 等 妙 禮 ╫ 別 中 子 不 金 觀空 無 拜 然 了 乘與金 0 食 妙 , 剛 是以般若乘必須自修自成 品品 用 做 П 解 , , 乘則等於王子已有權力 有 向 性之 搏 下去 佛 對 金 0 即 剛 全法 虎 象 剛 無 不 以度眾生 以爲自己煩惱 禮 闸 乘的 , 在 妙 在 , 雖 無 全力 上用 救 用 般 滋 , 可 經悠長 若 Ē 補 度 , 見是一 佛 陽與果者 物 功 仍 乘 0 , , 切有情 供 |不爲 搏 非 理 , 即 兔亦 養 體 金 時 金 身成就 而 重 拜、 禮 剛 剛 樣 間 而 角 皆 的 則 拜 乘 , 乘 讚 , 成 全力 無 所 的 再 則 大 其 , , 能富 嘆、 彼 感 佛 正 發 所 此 而 所 不 此 珍貴 供養 見 起 謂 佛 古 動 道 只 金 0 棄 壳 所 金 在 都 剛 不 0 肋 空 剛 爲 乘 龃 大

## 齋 • 文三集 》www.yogichen.org 肱

撥 數 光 萬 鐘 所 盞 有 般若 想完 /[\ , 盞發 雷 全 乘未 燈 成 醴 光 供 , 0 盏 得 司 0 果 金 時 切 0 位 剛 煥 全 故 明 發 部 乘 般 體 以 若 般 空 層 乘 用 性全 若 賔 乘 故 醴 如 同 , 各室 每 僧 , 有孤燈獨照耳 瀰 祇 一室之 漫全法 電 劫 燈 方 小 Ż 口 界 電 總 員 燈 機 滿 , Ż 歸 日 , 各箇 資 時 , 糧 撥 別 撥 有 金 , 機 故 別 能 關 乘 , 全 全 以 , 部

,

0

觀  $\Box$ 不 異 黑 時具有慈悲作障之行動 比 佛 袍馬 諸 忇 4 界之內 勝 佛 所 ※普賢 %件之召 玥 , 而 , 各具 , 其誓句之 其智慧· |感不 如 空性 來 所 口口 力, 威 無 現 般若乘中, 我 力 , , 尚不能 徹底 通達 空性 之大悲 几 ※金剛/ 臂大 示 現 之威 (黑天) 功用 乘所 所有天龍 (為勝樂 光 不 , 取 其 , 遠 助 0 金剛 非 金 行 八部之護法 , 者作 般 剛 如理明白金剛毒辣手段 若 所 乘 諸 現 中 乘 諸 事 , 業 六 , 臂 護法 , 出三 多數其本 嘛 有 哈 大 , 力用 界者 喧 如 拉 臂 所

是 相 牴 5 涌 戒 非 的 觸 的 常 禁之不 重 而 雖 金 視 龃 剛 日 乘之 佛 金 般 母 剛 守 雙運 若 乘 戒 則 乘 與 , 金 灌 用 而 時 剛 比 1/1 更深 乘 f 捨 戒 戒 E 之功德 禁 f. 層 戒 雖 而 具足 不 , 而 0 百 受三 0 蓋 而 比 戒 f. 如 性 當 戒 出 是 然對 家 相 11 同 娶妻 比 , 般 ft. 戒 相

再

細

沭

0

即 悲 根 魵 食 纔 師 觀音法 與 據 是 貪 , 牠 見肉 以前 煩 , 對 梵 図 利 IE. ·發生 出 我 應 網 故 死畜 家 身 作 外 比 經 0 體 關 痛 f. 金 , 生 係 苦 都 別 , 0 , 助我 , 想 是 食 後 乘 , 爲修 無法 貪 , 食 內 遇 [][ 且 內 欲 空 解 以 , 近度之 念 毒 脫 煩 而 , 頗 然 此 惱 我 攻 母 , 瓦法 , 畜生 則 斷 畫 其 或 , 對牠 他 用 盡 捨 僧 亦 己 故 比 不 無甚 0 口 死 食 忇 f , 食時持咒加持 時 亦 內 除 戒 , 0 利益 若爲 得解 者幾 含 復 0 , , 是斷 乎全 脫 他 日 只遠離 又 也 0 , 醴 所食 諾 如 0 之。 故 之 食肉 前 那 皆 而 殊 般若 對 是 , 臨 無 勝 師 是 0 , 0 **殿**殺畜生 開 般 H 甚 乘之不 西 餘 .藏 若 示 0 乘菩薩 薩 喇 П 食 拉 嘛 , , 食 起 內 內 除 現 修 的 在

慢 度 瞋 恨 慈 雖 6 妒 悲 佛 衆 對 忌 潾 慢 牛 É 憫 是 身 , , 與 龃 法 坳 般 服 位 施 來 若 務累 佛 , 乘 般 觀 地 生 位 種 若 感 术 之 乘 , 相合 漢役 我爲 功 日 德 之 般若 並 , , 而 服 均 加 乘 務 句 相 持 括 違 行 , 眾 自 者 在 , 生 以 處 內 , + 力量 僕役 非 0 佛 我 分 , 地 謙 慢 就 位 故 有 虚 與 智 , 0 之不相 慧 金 是 如 常 故 既 剛 持 乘 , 口口 對 輕菩 佛 則 矣 常 眾 慢 持 薩 , 佛 佛 態

 $\overline{\mathcal{H}}$ 

欲

i 感之

日

金

剛

多方便

利

用

 $\mathcal{T}$ 

欲

助

道之緣

0

如 財 色 ` 名 ` 食 ` 睡 , 都 有 定的 定斷之 也

乘認 女子 如 之卡 金剛 爲謗佛 特爲 體 8 乘之尊 雀 地 , 能 位 尊 母 重 生 , , , 重 智 垂 可 比 0 鳶 男 慧 大 以 金 [爲智慧· 禁戒 身爲 想 感 0 剛 見 顯 乘對上! 尊 教 同 0 0 般若 日 雖 : 0 故 時 有 如 師之佛母 般若 ·乘對女子等如 教 證 寧瑪 , 分 風 騷 佛母 , ` 爲 種 ,重如師母,不敢毀謗 朱之 過 種 但無 的 成 一般眾 女子 不能 就 金 關 剛 觀 鍵 亥 成 , 想與修法 生 母 爲 佛 , , # 都 , , 雖不 金 薩 俗 在 迦之 所 剛 女 批 加 金 乘 身上 無 輕 評 剛 [] 我 視 乘 以 , 則 但 母 , , 但 對 金 故 ,

對 剛

加 同 之 想 有 以 事 . 對 眾 禁 9 ` 古薩 佈 1 利 家 牛 施 生方便之不同: 0 牛 里 等 , 如 要眼 , 施 四攝 前 蘇 身 後 婆呼 法 , , 韋 以 均 繞 眼 童 無具體之方便 , 本來般若 字請 與之 以 在 關 觀 房內 想代 間 ,要身 經 乘各種 **潜**之 , 既 , 0 , 種與眾生接近方法,如愛語 對於醫 可 金剛 以 利益 故般 身與之等, 乘 藥 , 更對 亦可発中斷緣也 「乘要接近眾 7與眾生不究竟之方 桂 在金 , 均 不許 剛 生 乘則 可 爲 金 0 若 剛 犯 利 戒 便 乘 般 川 0

剛 乘 []員 10 各 調 伏 種 方式 事 均 用之 張 如 日 息 在 增 調 伏 事 懷 業 誅 等 般若 要的 乘 甪 差 的 別 是慈悲 是在 方式 乘

菩薩 浩 低 , 多數 重 於遷就 0 而 金 剛 乘 爲 金 剛 怒目」, 多 數 重 於 徹

或 嚴 密 悔 以 方式 顯 父 勒 , 現自己 務 忇 願 11 , 固 必 都 攝 攝 0 , 能 凡 有之 持 持 不 慢心 弟子 眾 得 用 是 0 , 故 慈悲 攝 者 之 師 持 應 , 而 嚴 以爲 態 眾生 隨 用忿怒方式 , , 厲 時 度 須 而 表示 攝 上 不 知 用 , 持為 師 非 師 口口 常 傮 不 之 , - 敢對 3者更不 願接受-)嚴厲 要 般 嚴 出 若 於利 厲 手段 乘之 , ]用嚴| 纔 少 誘 一師嚴厲 是 者 几 0 0 厲手 慈悲 如諦 攝 故 矣 般 六 段 若 洛巴之於那 金 度 0 怕 副 教 不 乘 , 誡 願 所 如 乘 或自 慈母 Ż 謂 0 師 攝 並 洛巴 持 先 應 過 , 多 有 於 眾 以 而 業障 客氣 作 金 生 欲 , 麻 剛 忇 承 左 事 巴 乘 , 之 金 川貝 用 反

用 非 之常識 本篇 以 上所 範 , 韋 說 所 , 未 均 與 有談 顯 是 教 金 及 及 剛 淨土宗不 , 乘 而只談問 與般若 用心之不 乘之用 同者述之。至金 小 峝 , 而已 體 剛 上 的 乘 果 不 位 同 方 0 便 略 將 殊 金 勝 剛 乘

][[ 心 爲 與 此 篇 利 //\ 眾 乘 主 生 要 目 願 出 的 成 佛 , 完 是 全 提 而 倡 不 金 離 同 剛 0 0 有 小 乘 此 乘 行者之出離 弄 爲 自了 清楚者 爲證 , , 羅 尤 誤 其 會以 漢 表 果 而 明 金 小 出 乘 離 剛 乘之 , 相 金 隔 剛 奚 乘

師足如於

慈

上者 來之獅子吼佛傳金剛乘而已,餘佛俱不傳也。今既得遇此難遇而殊勝之法 啻天壤?且金剛乘之大德 更要果敢果決出離以修之 0 金剛乘之傳續 , 機會難逢,在此賢劫千佛中 , , 修時能多,成就必大也。 如諾 那 ` 貢噶 、色迦諸 , 蒒 據說只釋迦佛 , 均 閉 關修十 , 及未 年以

# **듦脈、氣、明點與諸前行之關係**

## 第一篇 總論

般格 蒙慈悲隨順 於 障 圓 而 漏 修行 西 難於成功 次第 堪布 ,始選三 必 , 須次第 , 俯允 藏 0 , 一四堪 語云: 都未得傳 人不易得 所 , 布傳之。次第之應重視也 求 不 無基 能 , 因代· 六法者 傳 越 級 厚 0 若 爾中堪布 墉 而 廟 升 0 , 鮮 大 內 , [憶昔侍貢 喇 不 顯 陳情 嘛 崩 教 潰者 古 , 然 更 , ,有如此者。 噶 執 師疾言厲色, 0 , 呼圖 密宗尤甚 於成 脈 ` 克圖 規 氣 , ` 明 不 0 , 深予完 ·點之修 能 乞傳六法 超 稍 越 拒 越 絕 持 0 於 故 , , 屬 再

強。 非 定 先 親近前行 至且不 然不依前 研究 若我輩漢 知什 前 行 親近前 行而 疏遠前行分六:曰無常心, 不可 麼是前行者 則多不講次第,師傳而後,即予修持,對前行置於不 直接修 行即生起次第而略論之。 0 然應從事之前行甚多,茲就其最主要者: ,無論如何,不能成就,因此修脈、 。 雖修持後能得多少好處 曰出離心, 曰菩提心 其關係前前通於後後既明 ,如食量增加 氣 , 曰 戒 疏遠前 ` , 體 明 點者 行 蕳 增 而

脈

脈共

分廿

冱

脈

,

而各具三作用成

七

脈

,

脈 切

各 脈

千

,

於是

而

,

以

能

也

,

再

分左

脈

泛構

成

謂退

脈

也

脈

大備

0

然脈

本身,是無常的

0

蓋

此

三作

用

,

趨

無常

即 七 萬 所 充

衰

退

,

待他

後後攝於前前者 , 亦 口 推 知 矣

## 別論

## 章

## 第 目 論 疏遠前行 脈

其始爲中脈 脈與無常心的關係 (又名有脈

而諸 脈 在理論上復有普通 無常與特殊無常 兩種

二)正當受用(三) 待補. 充者 如 他 脈

## 甲 普通無常

][条 充 謂 脈 那 新 者 在衰退中, 以 無常之眼 陳 , 將趨無常者也。 代 謝 縱無意外與橫死,最多活百年。其繫念無常 光觀之: 脈之無常也 退 脈之構成 化脈者 又 如 彼 也 , 如此 0 趨無常; 故念無常的 脈之本身與構 受用 脈 , 者 能 成 知 , , 諸 正 策發精勤者 即 趨 脈 生理 無常 刹 學家 那

的

觀

念

,

自易

斷除

,

而

不至生障礙矣

见了。 则可超越之,如虚老法師始

0

## 特殊無常

如 持 故 認爲 之 修 )功不能 脈 脈 『身體! 不能 有 ` 特 氣 保證 娐 如法 殊 ` 明點的 表現 , 或 (,遂至 遺 爲誡 , 作無常的增 優好好 人,對此特殊表現 應開之常脈 0 如能對脈的無常心, 即認爲自己父母均長壽,得其長壽遺傳故) ~緣者, 不開,氣竟入於病脈。故諾那 ,更應常起無常之心 爲魔壞 常常: 脈 ,及各輪中之病脈 生起 ,則於脈 呼圖 以萬 的 常 克圖 也 修

各脈 風 爲 知 壽者之徵 反 1光散! 生 脈 常見 有 須 然日 是目 各 知 寶 脈 脈 , 0 珠 真 就 能 牙齦之脈萎縮 脈 本 的 頭 的 口 衰退之理 身特殊的病之故 本身 無常 笑 紅 亦 則空大而樂不大;不漏點 , 。以年老而遠視 是無常的 口 火大無常; , 而 , 不知者以爲牙齒加長 生無常心,加緊精 0 無上密宗脈 如耳 姑勿論 不舉 癢、耳鳴,甚至耳聾,是耳 ,水光收縮,不知者反以爲 上列二種無常, 、 氣 大無常;腎囊不收 則 進 ` 明 以 , 0 姑略舉以概 猶可及也 點不充足 點修持者, 普 通與 特殊 常以 若 其 餘 皆爲空大 未 ?身體 脈的 不知者 切 金剛 0 無常 小 強 如能 孩 以 無 杵 0

, 以 好 玥 , 常 見所 忇

常念無常哉? 迦 觀 世 察 僔 綜 , 大 , 密乘 . 此 所 沭 而 故余 如密 精 , 總之 進 有聯 勒 0 否 궤 , 句云 則 師 如 只能 以 , 均認[ 菩 :「發端於怕 提 向 爲 煩 117 應 惱 觀 持 無常 邁 , 死 進 川 能 , , , 澈 調 而 而 底 得 非 悟 成 向 無生」 就 道 脈

## 第二目 脈與出離心的關係

深省

0

向

無常心的

前

行精進,則能與道相

應

,

可

斷言者

0

修

瑜

伽

可

誦

之可

去 對

也

0

顯 士

教 ,

> 如 理

釋

,

身

體

脈 減 少 緊張 說 , ; 況 , 機械 法 機 0 心氣並 總之, 是主「境隨心 械 小 八 心 乎?: 減 論 少 七 情六 · 且瞋 , , 而 則 欲 轉」之說,而脈亦 心 脈 脈 派亦受心 之 ,莫不對 動 糾纏 , 則脈 氣所轉 亦 少 脈 破裂 。蓋 加 以 0 隨心 癡 苡 直 故 接 小 心 知 而 若執 動 或 如 轉。密乘 間 , 則脈 著 能 接 的 有 影 鬆 事 出 更主 響 緩 離 , 二「心氣 ίŅ 則 0 若萎縮 貪 脈 , 心 必 則 動 多 機 無 械 則 糾

則貪 故機 瞋 械 癡 諸 ` 城府心 境 , 口 重 以 絕 緣 則 , 六 脈 欲 不 易 情 調 0 , 脈 更 少 以 能 遭 遇 通 能 0 如 直 此 爲 佳 則 0 若 脈 之 具 出 糾

心

小

而

易

調

通

此

爲不易之理

糾

,

若破

,

若緩

, 若

緊張,蓋

可

知

矣

36

## 《 曲 肱 齋 • 文三集 》www.yogichen.org

Ħ.

涌

微

細

脈

此

皆願菩提

心的

關

係

也

眾

生不

成佛

我誓

不

成

佛

0

這

兩

句話

在

教

理

說

,

則

悲

## 空三目 脈與菩提心的關係

提 菩提心 曰滾 打菩提心 Ħ 種 , 試分述之。 , 0 而 菩提心 與脈 的開發 , 行菩提 , 具密 ιÙ 切 , 的 關 勝義菩提 係者 , 則 小 爲 , **瀬菩提** 摩

地

## 甲 願菩提心

提 中 佛 羅 古 將 發 者 我 脈 的 佛 得 執 凡 , 甚至 發 此 的 白 愈 [傳遍 , [] (願的 將功 地 萬 在 , 而心境配脈 , 其脈愈堅而不鬆,開張更不易矣。其故安在?蓋以 一六道 果位 獄等 而 德 脈 方 十法界 之開 脈 П , , 亦皆 便 向 其脈自易於開張 , 並 眾 張 E ,如五方佛以配五輪,八大菩薩配 生 言之 遍 , 愈 配 皆願菩提心 快 及全身 在 , 各脈 即將功德發展到 0 , 非 以 下 如 即 爲眾生之脈 上所述之在 0 。發心愈 之作用 全法界 (亦有稱 以 忇 F 道 各 七 , , 0 上爲 各脈 萬二千脈 脈 上而言也 若 脈 愈易開 在 0 菩薩 故不 脈 0 心間 如 獨 芝脈 言之 向 ; 0 , 諸 若 配 通 十方法界 脈 故願 中 佛 , , 私見 萬 就 發 脈 祈 , 所 菩提 願 禱

### • 文三集 》www.yogichen.org 肱 齍

故 如 識 而 詩 無 相分內之眾生;第三、成佛後威德感化應教得度之眾生。 願菩提心 切眾生 在 種 聚生不 云 : 度 願菩提心以度之 迦牟尼成 脈 不盡 : 第 , 說 就是佛的相分,若成佛時 成佛 幾 , , , 不 以 是所! 番 佛 ` 時 口 脈 眾生業報所成之眾生;第二、成佛時 虚 , 我 是眾生所 謂 三以從 攝 , 他 不成佛之語 , 不大。但我至今, 則不能 三見眾生皆已成佛 全 , 則不 在 , 地 總 成 0 能 佛 , 爲 不然比如阿彌陀佛 必先向之通 同 成 0 , 佛已 佛 居 則所覺得的 仍未得 0 無 法身 即 0 密 我 執之我 度 脈 乘 , , 假 以每 不 , 相分 若 豈非騙人乎?須知眾 令心 開 几 脈 轉識 , , 存誰 攝他爲我 毛 眾 通 成智 能 孔 生 關於第八識者 願 成 , , , 度 皆是眾 佛 絕難 ,原有第 普度眾生 也 三經度 , , 如攝 法 0 成

## Z 三摩地菩提心

失全真

0

提 心 爲 切 證 脈 摩地 金 之總 齧 剛 , 菩提 住 處 詳 , 几 如 [爲成 者 沭 不修三摩 ,是包括五 0 經 金 剛身 此 地菩提 相 ,  $\Xi$ 相 Ш 爲 成 後 ιĽν 身 脈 現 如 易 則 開 來 此身不能 身 爲 放 通 0 若 達 故 能 本 生起 若一 現起 , 若三 金 如將 爲修菩 剛 身 ,  $\mathcal{F}$ 均 大五智 此 與 提 (願菩 身

余昔

生

盏

0

功

0

生

身

## 《 曲 肱 齋 • 文三集 》www.yogichen.org

此 地 充 是瑜: 一菩提 减 全 沁收 伽 身 部 , 密 放 使 乘之要訣 歸 成 係 , 金 則 脈 剛 0 其他 易 杵 於開發 而 , 行菩提心 此 杵 , 大 凯 小諸 剘 表 與 全 脈 氣 身 坞 開 有 , 關 放 係 了 脈之 , , 勝義 總體 然後 與 現 0 滾 如 如 打菩提 來 有 身  $\equiv$ 癴

茲從 種戒 第四目 律中, 擇其與脈 脈與戒的關係 有密切關係者述之, 餘從略

0

明點

有關

係

,

在各章內,

再申述之

## 甲 總論諸戒

若氣功修得不好者,對脈 知 可 ,飲酒是遮戒。不過我們漢人, 斷 除 0 即 攝律 以飲 強戒: 酒而論 如此戒能 (本來性戒 也有妨礙 持 以  $\overline{\mathcal{F}}$ , , 蔦 只殺 則脈之逆緣 整數,且以配十 ` 盜 ` 如 ` 妄四 枯 善,故並列入之) 敗 條 、染汙等弊 觀於十善便 , 均

加 0 詳 如 原菩提心所說 攝善法戒與 0 饒益有情 ),心量愈大 戒 ,脈之開廓也愈大 如能 奉持 , 則脈的 開 放 , 順 緣

## 乙 別論各戒

增

戒 能 令脈易純 菩提 正 心戒: 調 直 此戒 主 要爲正 直 不 欺 紅翠生 0 心直 則 脈 直 , 故 持

此

### • 文三集 》www.yogichen.org 肱 齋

時 趙 F 密 爭 乘 , 則 網 於 重 脈 戒 障 此 礙 戒 , 於脈 俗 , 亦 女自 有 助 取 順 Ħ 緣拒逆緣之關 露 , 則 傷脈 係 忇 0 如 聚

密乘十 於毒 慈 加 亦 根 本 以 其能 墮 : ·亦於脈 傷 脈 忇 有 助 順 緣 ` 拒逆緣之關係 0 如 不 毀

四 五. 方佛 味 耶 此 與 脈 有密切關 係 者 , 爲 寶生 部 戒 , 恆行 大 布

旃 令心量 , 則 脈 擴 0

則 令空行母 <u>T</u>. 歡喜 五空行 , 而 母 戒 五輪易開 ?:依無上 密 乘 而說 , 脈就是空行母 0 故能順守此 戒

開中 菽 ·脈之要訣 [無爲法 大 員 0 如持 滿性 此 戒 戒 此戒 , 則中脈易 中之 無 開 0 ` 中脈之自性,與大 廣 ` 獨 任 運 圓 几 滿自性 要點 相 均 同

0

的 均 世 忇 俗 憑 藉心 (持者是身 總之 仗 所 脈 稱 有 , , 心則 了資 脈之與戒 體 , 憑藉 本 纔能發生大影響 亦 於脈。心之有脈 即 , , 是脈 有密切關係的 則容易造罪 0 如拿刀殺 0 是 0 , 戒有四支,其第三支爲加 以粗分的對治 ; 然後有身,以有身故 蓋以罪業之作也, 人,必須靠 , 手者。 是仗戒以 係 試 , 憑 有 所憑藉 藉 壓伏煩惱 根 心 , 本五 而 , 加 而 毒 如 戒

## 肱 齋 • 文三集 》www.yogichen.org

係照 能 所 修 均 則 而 通 持 說 脈 是 脈 爲 很 戒 成 減 害也 危險 報 戒 使 小 , 亦 夫身「 則 對 有 外 住 身佛智 氣 , 0 基 脈 此 的 來 中 , 而 ` 曷可勝言?從書本上說,氣有業劫氣與智慧氣之分, 礎 以 明 對 脈 九 ` 住脈 慧修 病 點 種 大 結 懷 凡 脈 固 脈 [爲使氣 從 疑 夫 時 的 0 普通 爲 身 , 脈 脈 威 ` , 所 脅 有 魔 而 而 而 一切均 書上 以開 爲 修 脈 觀 0 , 九 法 智 都 脈 0 , 亦即所謂 慧 報身佛能 脈 可合理發展 沒 |所說二十四脈等脈 結 輪 , 以其不 有了 使從 與 ` , ,若只開了 修 能 氣 脈 如 使 0 本 此 五. 明 ` , 業劫脈」 根 眾 身 來 整 五 修脈 病脈 此 薺佈 互用 毒 生 , 業 未 是 等 而 果位 起 劫 置 氣、  $\mathcal{F}$ , , , 也。 我 魔 其 毒 以 脈 變 , 輩 (名詞、作用 密 化 都是智 脈,而不能 則從明點言之也 而三脈五輪及各小 明 , 的方 乘理論 與 凡 , 點的人, 夫, 修 報 慧修 時 便 身 焉能! 佛 觀之 易 0 開智 智 生毛 、住所 如不 脈 大 以我推論 慧脈 得此 此 , 0 是 慧脈 病 持戒 加 ,

## 第五目 脈 與定的 關 係

日

也

能 證 得 定 時 是 顯 而 所 脈 共 的 氣 重 要支點 明 點 的 若 氣 功 與 外 道 則 共 氣 根 及 本 與 小人 能 乘 涌 共 中 的 脈 几 禪 忇 0 定 Ħ 縱 , 都 有 此

平

?

但

均

脈

如

的

0

如

### • 文三集 》www.yogichen.org 肱 齋

氣而

 $\exists$ 

其 定 脈 常 身 易 的 不遂 用右 正. 果 付 直 手 0 , , 余常 亦 正 , Ш 亩 未 肱 則 必 張三 易開 便 ` 伏 能 案 發 通 歲 中 0 ` 以 低 普 脈 後 頭 涌 忇 , , 0 向 多用 種 不 種 渦 -講究 習 左手 , 攝定 價 , , 勢 弧 詩 無 他 至 必 , 尤以 須調 , 部 欲 份 改 智 姿勢 變 脈 識 湯偏 界爲 多 甪 , 姿勢 尤甚 右 枯 手之習 , 甚至 ,

達 使爲 脈 更不 開 脈 而 易 發 中 錯 故 , 而其 習定能 開 待言矣 開 亂 脈 , , 則易 發 亦 發 口 八他證: 證 無開 掉舉 中 , 否則無定力以控制之,反易 法 脈 錯 使 分的 以定力不好 身 發之 的 重 亂 糾 者 障 而 纏 0 (希望 外圍之 且第三 礙 生 , 切方便 能 病 0 使脈 仴 0 0 習定 ` 以 小 , 如 (,根本談不上。若脈的最後目的 第 且得不到灌頂 無 緊張 脈 中 而 四 脈 , 能 灌 乘 昏沈 本 0 -身代表 時 如 予 11 觀 調 小 重 , 生毛病 如定力不能持 者 整 乘定有 , 功德 則對二 , 0 能 無我之空性 使 了基 般 0 無我之空 派鬆緩; 故前行 不 習定的 礎 , , 上能 則 則 , 故 性 兀 散 口 喜 果 除 劕 加以努力 , 即 , 位 不能 此 以 四空不能 重 身成佛 者 外 病 通 脈 , , 能 中 達 不 , []員 通 脈 使

## 第六目 脈與慧的關係

0

脈 具 有 兩 個 系統 是無明 系統 , 即 凡 夫 住 脈 , 是 明行 系統 即 智

### 《 曲 肱 齋 • 文三集 》www.yogichen.org

果爲 理 容 就 甚 大 中 在 脈 ጠ 點 至 爲 易 慧 修 很 脈 我 是 , , 纔是報: 此第 都 胡 大 智 開 知 而 多 脈 身 的 脈 下 慧 能 亂 ? 段 發 其 沒 是 內 0 0 所 雙運 有 治 兩 俱 劫 若 說 ,  $\equiv$ , , 身 無 與所 說 劣 牛 系統 具 說 脈 照 可 必 而 佛 智慧 智慧之見 是 , 的 以 須 喜 , 如 , 智 的 開 治 以 是 運 IE. 何 爲 智 報 威 指 能 發 用 脈 見 調 ` 的 , 慧 果 是 德 非 天 和 修 智 不 身 亦 0 脈 具 須 很 慧 在 在 佛 證 , 呢 紐 有 , 智慧見 而 手印 即 道 多 足 ? 中 我 智 0 分 , 我 不是指 但 是 身 慧 法 脈 加 **>** 們在 是我 、以爲 略 內 果 脈 而 ` 下 , 0 大 雙運 段 即 所 知 、空性見, 修 , 0 丽 , 見 員 其 故 與 脈 所 員 密 但 說 有 , |滿次第中, ,故非矛盾 方 所以 說 法 方 滿 輪 其 所 仙 系 統 的 便 修 依 脈 氣 便 中 更分爲三系 , 然 道 持 據 組 , 故 , , , 那就 然 是指智慧見 不 流 明 名 暫 織 用 重 , (家稱) 後 的 點 則 脈 須 爲 點 時 的 所修 0 對 傎 尙 智 理 不對了 海 , 假 方 手印 是將 爲 螺 慧 氣 生 統 就 趣 如不 脈 便 喜 純 脈 有 脈 不 ` , 陽脈 明點 智 凡夫 對 稍 道 變化 0 , 不 是 0 氣、 ·懂見, 我 修行 大 智 有 具 , 說 慧 開 圓 脈 的 此 可 明 指智 非指智 滿 次第 解 發 以 未 粗 故 盲修 凡 = 正 點 , 見 於 的 現 起 轉 身 , 0 的 豈非 若 慧 智 起 前 變 中 脈 脈 , 觀 瞎 成 所 慧之 果 慧 最 脈 對 有 , , 練 , 想 倒 古 細 此 而 0

## 《 曲 肱 齋 • 文三集 》www.yogichen.org

∭

在

加

打

11 卻

,

義

凱

本來清

淨

,

即

大智慧也

0

是二 妥 是 則 噶 É 處 忇 脈 流 , 也 有 0 0 與顯 開 很 智 脈 几 七日成 能 發 大 他 光 壇 ,  $\dot{\dot{\cdot}}$ 的 教 城 各 有 心 脈 等 關 所 脈 輪 所 , 若 佛 其 說 , 係 脈 成 開 的 指智 如 就 批 餘 表 , [黑關法 發 智 略 法 0 可 0 , 慧不 依 慧 界 有 以 五. 則 茁 修 體 類 輪 ^ 有光明 ,所有各眼 脈 性 推 脈 圓 而言 是 智 , 丽 滿 何能顯 表 , 知 , 。 可 妥噶 則 矣 臍  $\mathcal{F}$ 輪 智 不 , 0 知黑關雖爲妥噶法 , 能 第 都 慧 現光明?故須先修且 **>** 脈 均是脈的智慧開 上說 是智 到 表 , 識 智 平 頂 慧 慧 往 等 輪 , 脈 刹] 牛 所 性 脈 是智慧 成 智 土 的 表 0 的 出 , 由 路 住 密 圓 發 , 所 此 所 輪 鏡 , 而妥噶之基礎 0 卻 智 若 可 如 脈 , ,纔能 知 非 表 沒有智慧 , 道 經 成 喉 , 几 所 脈 中 輪 進 與 脈 脈 脈 0

智

如

就

第二節 親近前行—脈與生起次第的關係

並 成 以 員 滿 的 |子前| 次第親 沂 , 是疏 的 前 遠的前 , 其 重 要可 0 而 想而 生起 次第 知 也 0 , 則 除 包括前六行之外

得 生 生 起 起 生 起 次 第 次第 則 對 必 脈 , 開 的 為對 始 加 就 持 要 牛 觀 無 龃 空 由 自 牛 接 , 不論 敂 0 對 0 若 生 能 是對自 空與否 請 對 生 灌 , 頂 脈 與 開 的 則 加 中 持 以 脈 本 有 , 尊 密 如 對 是 切 生 關 由 佛 係 能 0 觀 每

## 肱 齋 • 文三集 》www.yogichen.org

Щ

紅 提所 牛 起 , 故 須 請 灌 頂 尊 加 , , 使得 堅住 , 此 對 生 0 頭脈. 之關 係 也 0

作 則 日 順 懂中 無 緣 是 朔 凡 牛 而 夫 是 系 ` 身 黄 統 É 0 與 與 觀 ` 0 外 督 明 脈 牛 行 道奇 起 所 ` 脊之辨 系 安 成 統 經 住 的 有 本 莂 脈 地 尊 , 方 身 所 , 知 依 E , 詳 中 是 這 脈 身 住 前 纔 脈 是 表 目 , 公法身之 凡 脈 , 夫 而 0 住 動 不 如 價 -是修 的 此 靜 値 圳 , 始 脈 脈 , 是 能 所 , 跳 依 極 若 即 其量 沒 越 身 身 成 有 生 起 佛 一,不過. 本尊身 , 截 0 般 口

等修脈 起 本 三昧 尊身有三 ` 氣 耶 ` 明 身 : 點 種 如 , , 能 特分述之: 是不對的 觀得 生

起 則 以

0

本 地 尊觀 第 方 , 得 , 是 智 須 牛 慧身 多觀智慧 起 日 樣 , 則心 付 置 如 輪 僔 能 , 易 故 觀 0 開 得 使 如 心輪 生 牛 0 起 大 起 . 心 能 次第修得 輪 開 雖 是最 未 , 觀 與 後 智 中 好 開 慧 脈 本 心 , , 輪 僔 則 而 最 有 不 能 難 密 而 智 修 開 切 慧身本 者 的 脈 忇 關 氣 係 , 9所 故 0 修 明 如 住

,

,

凡

夫身

而

修

尊之障!

礙

可

除

,

慧 的

忇 耙

威 德 證分 = 摩 地 ·身 : 如 最 能 細 觀 風 得生 117 起 世 , 則 觀 心 得 輪 生 中 起 脈 中 則 1/1 微 點 細 , 脈 容 結 易 口 涌 此 在

## 《曲 肱 齋 • 文三集 》www.yogichen.org

林

功德

等

,

都

是

輪次

而

觀

, ,

對

開

脈

有

關若

,

如

觀觀

得

生

起

, 脈

輪陀

細

境

界門

,

則

能

對

於

起

第之

脈

輪

易

開

張

0

壇

城

,

分爲

][[

易

開

忧

0

如水

託

事

顯

法每生

生個

解

門

即

牛

起發使

次

第輪

中

,

壇

城

`

几

門

、 塔

均

TE. 報 本 可 涌 扣 0 如 城 在 愈 依 報 脈 愈 , 開 脈 是 增 城 , 摩 圳 本 尊 , 本 來 是 明 ,

仴

如 理 爲 觀 其 細 無 專 想 放 點 密 沭 力 乘 礙 壇 瑜 収 城 括 伽 , , 依 專 事 放 能 本 , 事 使 能 照 僔 正 0 事 無 如 脈 使 , 脈 都能 開 報 礙 觀 微 張 而 調 , 想 仴 細 說 使 柔 屯 其 只 相 脈 0 , 是 容 收 此 有 開 0 理 安立 張 又 忇 兩 別名 如 中 種 , , 門 及 能 瑜 事 調 大 使 收 伽 陀 柔 脈 放 , , 以 則 羅 作 調 , 爲 無 柔 有 爲 網 用 境 就 專 E 粗 , 0 界 事 述 依 觀 如 門 細 而 瑜 ` 華嚴 點 廣 觀 左 伽 狹 石 , , 0 , 自 經 能 故 亦 ` 華 前 名 無 在 使 嚴 後 事 無 脈 中 經 礙 玄 各 開 大 . 陀 門 門 種 張 羅 事 雖 理 收 , 網 說 趣 放 0 , 非 是 微 則 事

擅 閉 城 寶藏 觀 , 起 則 次 駻 觀 ` 第 塔 法 脈 幢 的 輪 是 諸 純 等 及諸 量 觀 觀 想 有 脈 , 有 陀 都 條 關 林 是 件 係 託 是 者 雜 事 分述 牛 , 解 都 , 使 脈 輪 而 易 有 開 勝 解 0 如 依 諸 此 類 藏 推 純 雜

### 齋 • 文三集 》www.yogichen.org 肱

持

題 住 忇 凡 夫 身 , 佛 不 慢 仙 如 能 身 生 , 起 而 住 佛 本尊身 慢 , 且 矣 修 得 0 好 如 佛 , 慢 則 修 脈 得 的 不 住 好 處 , , 則 對 會 錯 脈 甚 亂 有 0 問

明 顯 如 對 本 尊 身 , 不 論 對 牛 抑 , , 能 觀 想 起 明

, 則修圓 滿 次第 時 , 脈 輪 的 觀 想 明 顯 用 叮 以 顯 現

種 次第 均 堅固 與 脈 有 密切關 如 能 觀 係者 得 牛 起 , 堅固 , ][貝 脈 的 作

,

0

此

是二

,

又如以 生 起 次第之三 種三摩地 蓜 合 比 較

大悲如 空真如定 幻定 : : 如能善巧 如能善巧 , , 則爲 則 能 開 開 中 五 輪 脈 基 , 現 磔 如 0 幻本尊身

本因定 如能 善巧 , 則 能 開 心輪 且於心輪放光 , 牽 動

如生 起 第 , 而 與五 種作 渞 相 配

細

脈

0

便

勝 解 持 作 道 道 如 如能 能 達巧 善 巧 , , 則於三 是對生本尊生起加持灌 脈 五. 輪 知是本 尊 頂 , 而 能 非 使脈 夫 得 身 加 0

47

## 肱 齋 • 文三集 》www.yogichen.org

蕉 直 . 如箭 相 , 紅 道 如 黄 丹 如 , 能 熱如劫 善 圬 , 火 能 令觀 想 明 顯 0 中 脈 是具 几

相

的

空

如

岜

發 0

Ŧ. 果作 道

前

前

涌

後後之理

0

如

脈能

修得好

,

對於生起

次第

,本尊可使

堅固 應以

大

此

對於前

前

次第

,

從消

極

說

,

則

可

除

障

;

, 從積!

極

說

,

可

以

開

發

0

是

所有

觀想

,

由心觀

物

,

應以物到量

由物觀心,

心到量

四 體性作 道: 等於佛慢 如能善巧 , 能 令中脈開

空者 若脈 準 此 由 中 包括生起次第本尊身 此 脈 則 菩提心也。不爲世間所染者,出離心也。此身或隱或顯者, 成功 纔算成功 , , 是後後攝前前者 即是從 包括定也 , 生起次第 0 以 此身無德不具 脈 上前行,是先觀心 , , 佛慢 , 要脈 ,爲智慧身;此包括智慧 即能 ` 現前纔成功 包括前行諸功德也。 明顯 , 無過不除者, ` 堅固 , 。先觀脈 後觀脈 ,則戒定慧及前三心,皆到量 包括戒也。 0 脈開證果者,本尊身也 如脈現前 智慧身住樂空無二;大 後觀心, ,是名心到 要證空性 此 身 無常心也 (無死度) 量 他 則

## 論氣

## 第 箾 疏 遠前行

## 目 氣與無常心的關係

常 時 1無常心: 萬 閉 間 無上 生命 氣是 氣 的 進 , 的 密乘 何在 蓋 則 忇 六 者 以 白 , 爲問 氣 修 無常 所 是 , 應常修氣 氣是生氣 氣有成就的人 時間 配 以 1,結果有答以在呼吸間。於此 遷流 ,建立在氣上 0 ` ` 三百六十 , 一年、閏月等時 靜慮 息息不停之謂 出氣是死氣;入氣多則長壽, (,每天只閉六口氣 , 故能精 脈 , , 配 如 進 人生一 間 三百六十 0 ,否則修不了 而 , 均 可 氣 氣不來,就無常 配 則 , 知氣與無常密切的關係 夫 氣 通 一天圓滿 爲 時 而 間 0 出氣多則 年 而 如 0 故修行人 配 而 , 里 同 月 則 時 短 0 宮 命 忇 西己 應 奠 0

如 此 皆 偏 氣不調 氣 行氣 頗 五氣 跛 本身之病 攣 本 身 , , ][ 半 則 飲 -身不遂等病 生 都是無常 , 食 以氣爲業劫之故 便秘或瀉 知 味 都能 病 ; 命 打 吅 生病 桹 平住氣不調 氣 , 增 不調 如修氣功不 如上行氣 則貪食 , 則發 , 則生腹病; 好的 不調 瘋 氣喘 狂 人,氣亦常 ; 如 若出 則 遍 行 生 咳 , 難平 則 氣 嗽 人 有 穩合度 毛病 調 死 肺 7 , 病 則 0

,

,

0

,

`

行氣衰

則

便

祕

腹

響

增

則

身

抖

顫

大小便

四流

平住氣衰

則

飲

食

### • 文三集 》www.yogichen.org 肱 齍

則

易出

宅病

0

故能禁語閉

關

,以修氣

脈

,

則功效很大

0

纔能 調 牛 如 增 皮 病 則 則 非 瓶 化 , 醫治, 難 證得 氣能 生 亦 0 此等修氣功所生之病, 趸 全癒。若有無常心的人, 怔 無死 無病 長 忡 腫 癩 或須服藥醫治。 壽 ` ` 氣喘 增 腹 , , , 若能常 是靠 修 則 牛 金 手 硬 ` 病 不 剛 孔 塊 住的 誦 起無常心 發 狂 能 增 熱 0 惟由修氣所出的病 依 延 則 ` 氣調 以氣 骨節 多 年等功德 五. 食  $\frac{1}{2}$ , 則癒。 以此 而 氣 炎 ` 則不敢放肆, 通 而 極 0 湯脈 想念穩 命 餓 若其他病,則須視氣功成績 此是修得 桹 , ` 或衰 疲 氣 , 自易 健 倦 , 如不修氣, 或 , , 0 或 (2) 則能常精進, 生病:氣開 好 增 則 遍 而 食 可 , 少出 都易 氣 說 少 衰 ` 則不發作; 生 昏 , 脈結 作爲常 病 病 倒 則 身 0 0 ` 修 無 腫 如

氣

功

`

脫

應

是 , 是風 無上 氣無常 大氣 密乘 堅 , 無常 , ;不堅 常 骨氣無常;堅而 以 0 金剛杵爲重,故杵 從醫學上說 ,是地大氣無常; 不熱 , 不<del>舉</del> ,神氣無常; 與氣之關係 堅而 是肉氣無常;舉而 **宗熱**, 熱而不久,腎氣無常 , 是火大氣無常 並附及之。 不大 如件 , 熱 肌 氣 而

## 第 氣與出離心的關係

修行人如具出離 ιĽν 則 其氣常清 而 濁 以 環境 上的 濁 氣 , 常能發 牛

氣

也易

何

見

0

## 肱 齋 • 文三集 》www.yogichen.org

主 影 居 響 Ш , 致令 , 忇 居 濁 城 氣 市 者 0 故 , 閉 關 氣 濁 的 故 , 多 0 住 所 Ш 有 寺 中 廟 , 以 , 氣 在 清 Ш 而 間 不 濁 , 册 西 藏 0 尤 古 注

報 邪 的 緷 濁 有 好 Ŧ. 歷 秋 前 變 業 萴 意 濁 身 而 有 , 其氣 也 壞 均 劫 生 氣 吾 0 , 與氣有密 0 印 Ĺ 離 亦 , 云 氣對: 見濁 度 即 邪 者 壽 有 相 命 Í 人 壞 , 於心 )修成 應在 醒氣 由 出 爲 邪 處 0 , , 思 善能聞 使者從氣言之,以氣 長 忇 離 連 見 切 帶 邪氣 ;示之 本 想之主 劫 關 縮 心 , 更不 尊身 氣 係 其 而 短 少 氣 出 成 氣 0 , 0 -可思議 劫濁是共業所感的 命 離 , 而 劫 , 自 , , 《易經》 然薰 煩 邪煩 濁 濁 是 而 如 心 無劫 是以 長 惱 很 以書本示之, , 有 習 惱 結 隨 難 果 的 思 出 難 氣 ,云有 0 建立 氣之爲 命 壽 纔 的 想 焉 心所,就有 0 地方修 有 命 亦 如 而 0 長 所 的 道 耙 力 不 使之 . 劫難所 生 氣 物 長 出 現 , 之 行 以 離 嗅 大 0 , , 古 看之不 纔 觀 鴚 出 命 也 五 , , 合 入氣 產生 命 則 結 利 此 能 氣 0 氣 <u>:</u>決其! 果 如 濁 易 不 使 0 可 見濁 一的氣 於 能 產 長 所謂 知氣之影響之深 口 ` 優劣 生 減 離 得 出 Ŧ. , , 觸之 眾 今人 體 智 離 鈍 則 少 五濁惡世者 也是環 ,示之 慧 牛 使 氣 , 氣 無形 氣 濁 則 亦 故 , 均 修 濁 至 煩 短 , 境 眾 即 惱 以 氣 忇 , 0 由 應 見 0

如 0 證 的 無 話 死 離 俱 , 則 的 4 習氣 閒 , 忙 則 , 就 則 氣 清 氣 沒 有 疲 , 命 , 勞 逸 濁 則 頂 Ţ 氣 氣 聚 餒 0 就 , , Ŧ. 多 獨 濁 則 .惡 則 世 氣 氣 純 雜 而 , , 實 惡 有 則 則 氣 出 氣 暴 離 的 0 0 此 如 必

出 處 離 氣是常 之句 如閉 關 往 如能 來 居  $\vec{\mathbb{L}}$ 的 如 , , 此 如 將 水 則 波 如俗所謂 列 [惡氣] 疫石 隔 , 波之 絕 0 專 所 同 和 彌 及 氣 無遠弗 陀 .經 忇 有 與 屆 , 諸 互. 相 善人 呼 吸 , 0 俱 若 會 能

定不移之

理

忇

## 第 氣與菩提心的關係

,

,

蓋 而 )密切 以 每 (氣即) 現行 提 , 是光 可 心 想 有五 , 均 而 在 能 知 種 巣位 使 0 , 氣調柔;若三 而行菩提心,完全建立在 (華嚴經・淨行品) 上,則成爲光) |相續菩提心,更完全與行菩提心配合 。以氣連絡,上通諸佛 , 每 氣 願望 , , 由 均與行 此 氣與 菩提心配 , 下度眾生 提 心 關 合 係

惡氣打碎 就是菩提 心是從 ,使化成智慧氣放出, 以氣來的 0 故悲心是水 , 發菩提心 的 氣 到眾生心間 增 , 完全憑氣 而 化 智 , 的 使 氣 作 開 智慧 用 有 使

明 完

,

入自

. 心 的

間

把

全是氣

作

用

0

故修菩提心者,

用氣收五濁惡世眾生業氣

化成清淨

光

氣 而

成

智 提

慧

氣 故

那

證

菩

此

提

### • 文三集 》www.yogichen.org 肱 齋

熱情 牛 能使火大氣化智慧氣。有菩提心 功德 IE 見 覺悟 現 , , 使地 能 使 空大氣化智慧氣 (氣化智慧氣 , 能 0 有菩提心 周遍與眾生結緣 地能生爲果) , 則能 有 菩提 菩提 與諸佛悲心 , 有

## 第四目 氣與戒的關係

相感,上下互通,周遍攝持

,能使風大氣化智慧氣

戒律不具 ,而常犯淫 ,能使氣衰 0 略 如 下述

意欲得之, 屏息窒氣 平住氣不 動 ,

陰欲得之 , 兩張 , 則上氣散矣

0

則中氣失矣

精欲煩者 **漢頻頻繁** ,

-濕衣袖 目眠 , , 則命 則遍 下氣勞矣 氣亂 氣 疲 矣 矣 0 0

抱 TIT 而 吮 持 , , 脾氣 氣 耗 耗 矣 矣 0 0

若戒不

具

,

則犯淫

無道

,

至九氣

並

耗

0

分述如下:

太息

呧

唾

肺

氣

耗

矣

五.

快欲甚者

,

身直

心欲滿

,

牛 涎 腎氣 耗

## 曲 肱 齋 • 文三集 》www.yogichen.org

障

礙

0

三十三性安屬

瞋

煩

惱

. , 以 瞋

煩

惱

敌

,

性妄屬

癡

煩

,

以

癡

煩

增盛故

,

令中 增盛

脈

行

容易發

生

智 惱

慧氣

0

切 惱

戒

,

煩

惱 能

生

而

後

設

洩出

,

即水大)

氣傷矣。精

清而

三少,肉

(即空大)氣傷矣。

精變而

臭

足 勤 咋 骨 氣 耗 矣 ,

,

撫弄 蓮 左提手 氣 矣 筋 氣耗矣

持弄 兩 杵 乳 , 內 Ш 氣 耗 耗 矣 0

,

0

九 久戀不捨 氣 耗 矣

損 护之 絕氣」:心意

淫

行

七

氣

泄

勞倦汗

:出,未乾急交,所致五傷

,皆令氣衰

,故精易

不欲

,

而強用之,

· 則汗

泄氣

少

地 筋 即 氣傷矣 十性妄中 0 , 有 几 屬 貪 煩 惱 , 以 貪 煩 惱 增盛 故 , 能 令 左 脈 行 氣 發 生

火大) 氣傷矣。 精出不射, 骨 即 (風大) 氣傷矣。陰衰不起 , 體 即

能 氣 0 令右 煩惱 會 發 生 死 是從 的 障 脈 礙 行 習氣 氣 0 發生 以 死 障 牛 而 後 障 礙 , 礙 實 故 則 從 0

離 無 則

內

體 以

而

隨

煩

惱

習氣

以

跑

矣

0

如

氣

則

智

慧

氣

不易

生

故

以

戒

始

來

由

來

遠

矣

0

故

之肉

體 從

會

死

而

氣

是

0

## 《 曲 肱 齋 • 文三集 》www.yogichen.org

容易調順

0

壓之 從 略 0 , 口 使 漸 生智氣 0 茲從各種戒律中 , 擇其與氣有密切關係者述之

,

餘

## 甲 總論

氣不動; 不飲酒則 ,不盜則 脾 氣不 攝律 心氣不 |儀戒: 動 0 故能守持,則五鈍使不發生,而業劫氣無緣放肆 動 如 ;不淫則腎氣不動;不妄語、 此 一戒能 持 , 對氣耗散之因緣 悪口 減 少 , 0 如 則肺氣不 不殺 則肝 動 , 而

液自 最 則 行氣易入中脈 顯 生 發香氣 而 易見之例 , 而增善氣,若善氣增,則將來可以生天 且出光明 攝善法戒 。 誦經 , 如 : 、念咒與惡口 :修諸善行, 0 多說話 善行則氣轉善,惡行則氣轉惡 , 則 ·,本來是同樣出氣, 均對氣有密切關係 易乾 0 若念經慢慢念 0 0 ,其效果有 但與善相應的 如 大禮拜 , 恭敬念 , 能 丕 同 , 出 者 使遍 則 氣 津

, 而爲遠 饒益有情戒: 人醫病 。 此 則 (饒益有情戒能守得好 此戒能守 , 如菩提心 , 行菩提心 可達目的 П 用氣之

## 乙別論

想

菩提心戒: 以攝眾生氣到自己身上, 以自己功德到眾生身 爲

換智慧氣 如 此 戒 , 則 能 如守此 換 否 則 戒 ,守得好 口

一智氣易生 起 密 乘 0 几 根 本 墮

,

則對雙身修得好

使俱

Ę. 方佛  $\equiv$ 昧 耶 如 守 此 戒 , 對 五. 輪 氣能 貫 連

大圓滿性戒 五空行母 戒 : • 如守得好 如守得好 , , 則能 則氣易入中脈 攝 外來五 大氣 ,化智慧氣 , 而 得 加 持

0

## 氣與定的關係

先 氣爲 調 支 坐 氣 先 心之所 , 0 則對 則對 若從外道攝定 以不能定者,以其氣之不定故 圓 五 氣 [滿次第 , 已 有合理之調 入手,如能得定 ,所修之氣 整整 有很 ,已能 如 好 的 批 雙 ]。無論: 跏 基 調氣 趺 礎 , 0 能 外道 且定的姿勢 0 使下行氣 內道之定 定必先調 趨 , 如 , 中 必 能 氣 毗 脈 0 廬

0

0

肩張 能使命根 。手結定印,足趾上勾,能使遍行氣趨 , 能使平住氣趨入中脈 氣安住,以神光關係命根也 頷壓喉結, 舌抵 。本 中 來二 脈 0 禪 目視定量 的境界 顎 , 能 使

配

空大

也

,

趨

分中脈

、腰直

`

,

氣

調伏

0

小

Ħ.

停

心中之數息

觀

,

完全是

對

觀

的

六妙法

Ħ٩

的

數

隨

也是對

氣

的

作

用

百

氣之作 時亦是圓 用 滿 0 次第的基 大 乘 訶

修 波羅 很 密 的 的 禪 幫 定 助 , 都 能使氣發生智慧氣 0 而 首 楞嚴定 , 對 || || || || 的

收

放

## 第六目 氣與慧的關係

幫助 是 的 氣 我 空慧 俱 五智 枫 , 由 全達 0 無我 (原素 若 智慧產生 ,對內行氣轉智慧氣 , 其 中 順 的, 逆 理論 空 脈 與氣 厄 慧 0 喜: 出 是把業劫氣 0 至 , 有密 對內 果位 的 於顯 前 者 俱 **教經論** 切關 生 方便之大樂心 偏 外 智 於 係的 天 氣 氣的 的 , 化成智 樂 自 , , 則 貫 在 , 而 後者偏 其 能 涌 相 八修持 使氣 慧氣 氣 , , 無 化 是 化智 於空 有 成 , 0 則 智 幫 如 與無: 慧氣 對 性 慧 助 以 氣  $\mathcal{F}$ 加 0 一輪之轉變智 無論 ,且能: 如 , 是有 广 密乘 而 樂空 氣 論 之觀 幫助 無 化 , 成 []] , 慧氣 り 空 ) 都 兩 爲 小 0 乘之-密乘 是 種 金 之 金 剛 , 甚 氣 剛 智 川 0 身

## 第 一節 親近前行— 氣與生起次第的關係

,

, 由 空 起 能 <u>?</u>令水 性 字生起 第 , , 先現。了字 首 趨 重 色羅 |觀空,與空相 分脈 睺 羅 (以下均爲 輪 化智慧 應 時 氣 心輪 輪 則能使業劫氣 金 字生 八瓣 剛 儀 以內五大氣的 軌 起 輪 轉 成 能 智 令命 慧 中 能 氣 根 0 觀 氣 生 起 智

有之)

令空大

氣

蓮

若 散 身 能 [][ 牛 轉 以 佛 輪 而 (氣隨心 持咒 起 也 每 亂 令 如 中 最 救 0 風 能 但須生起 爲例 氣 氣 細 魚 濟 之化智慧氣 則 脈 炅 使 字均是 減 躍 則 , 風 ,**>**是風大氣。其他各種子字,隨字不同 字則具足五大氣 , 業 少 方法亦有多種 甚 牛 到 圳 化 1/1 水 , 幼氣 如對生 氣 , 智 ,成本尊身故 面 有 金 脈 次第修得好 氣 慧 基 必 0 剛 其 氣 能 化智慧 的 起 磔 0 , 觀得好 誦能 若觀對生本尊之加持灌頂 構 動 矣 本 下 有 ÷ 相 萴 僔 成 施 0 使 字 當 身 若 氣 爲 忇 , ,以**•**是空大氣, 是水 氣安住本位 ,纔有佛風 都與 , 收 成 而 風 牛 0 , 然後能得,否則不能,以金剛練是氣之組合故 由 就 兇輪之光明 以我的經驗 攝 光 起 是 隨氣 使最 [自生本尊身 氣有關 氣 次第 輪 , 0 均能 蓋 細 出 , 可接 ,觀咒輪能使氣趨入中脈 則 能 牛 風 , 如大聲可使昏沈氣減少 ; 修 令之 起 能 是 令 心 , 也。 大 使 則爲氣之表現 ,上供下施, (悲光 等 , 成 外 趨 一妥噶 自生本尊身, 氣 本 氣 0 都 者 與 尊 中 趨 ` )隨其所 氣 智慧 身 內 是 脈 , 一 時 , 是 中 彻 以氣爲基 ,**5**是地大 氣 , 是以氣接 化 牛 趨 脈 氣 相 輪 金剛練光現本 從頂 智 起 如 屬 , 慧氣 轉 能 中 應 化 何 , 智慧 礎 脈 則 ,默念能 《觀想至 種 員 修 , 化智慧氣 收 大氣 氣 滿 得 如 氣 。 以 0 0 佛氣 能 轉 種 氣 牛 收 , 耙 攝 修 九 Q , 0 均 其 尊 接 使

### • 文三集 》www.yogichen.org 肱 齍

Ż 準備基礎 扣 , 0 滿 次第云者 , 是圓 滿 「生起次第」 所修之功夫 也 0 要 圓

第修得好 非 先 在 |生起次第做好基礎功夫不可也

則能 爲將來清 生起次第 |壇城 脈 的壇 淨刹 氣 ,充滿智慧氣矣 城觀 1.土之準備立下基礎矣 、外五輪觀 。皆修生起次第壇城觀之關係也。 ,是由業劫氣化成智慧氣 0 如能多修壇城觀 , 則對於身體 如 修得好 內

心有佛慢, 則氣轉佛氣

生起次第的證量,有三條件 佛慢:如能修得好,必須氣入中脈,多持報身佛慢, :,分述 如下:

又如以生起次第之三種三摩地配合比 入空真如定 :能使智氣入中脈 較

堅固:智氣堅定

明顯

:智氣充盈

0

0

大悲如幻定 : 能使氣至五輪及全身 細

脈 0

方便本因定 起 次第 能 與五 使氣趨入心輪 種 作 相 配

生

,

而

道

勝 解 體 性 作道 五 果作道 皆是明體性 化

化智慧氣

### 肱 齋 • 文三集 》www.yogichen.org

成 ?智慧氣

- 有些生 次第 道 ,極重各種 荍 相 放 瑜 渞 伽 , ,茲亦分述 加持本尊身 (其與氣之關係 , 使氣 中 脈
- 放 瑜 伽 能 使氣化 光

0

收瑜 伽 能 |使氣調| 柔 ,收攝安住 , 了基礎

粗顯 瑜 伽: 能 使氣力加強 ,貫通諸脈 0

0

細 點 瑜 伽 :能使氣安住三摩地薩埵 0

是從心修氣 纔是心到量 從心修氣 四 , 故必須氣 需氣到 。從氣修心 到 量 量 ,纔是心到量 如修 纔能算是 心到 0 如 大手印 0 七  $\Box$ ` 成 佛 員

明點未算修得好, 四 道 空 ` , 必須 兀 心到 更不能算是氣到 ` 俱 生 量 , 即 , 空樂 證 圓

明點與無常心的關係

忇

論

明點

疏遠前行

勝義光明未現前時

,

則

脈

`

氣

`

滿 明

纔能算是氣到量

0

如修

雙身法

,

則要證

,

滿

等解脫

法

,

則要氣

化

## 《 曲 肱 齋 • 文三集 》www.yogichen.org

的 明 點 明 , 當 點 , 以 當 分 無常爲 几 指 言 智慧 物 , 質 除 明 明 脈 點 ` , 氣 外 咒 所 明 明 論 點 , , 本身亦是無常 亦 風 智慧明 明 點 , 點 的 智 0 慧 明 點 明 與 點 無 0 而 真 的

漏 慕 办 孔 來 , 0 開始 先說 化 漏 明 即 耳 點 , , 已有 及口 無常 有之 分爲 Щ 濁 液 分 : 当 。 若 精 淨分 0 循 液 環 最濁 其容光煥發 0 ` 0 , 故 下 雖 者 濁 脈 精 未 經 爲 分 水、 , 開始行爲, ιĽ) 兩 仍然是漏 房 切 , 種 鼻涕 就是 排 , , 新 均 洩 明點 , 物 陳 是 都是明點也 已先 , 以停留在 出世 淨 謝 方面 衝動 分的 , 詩 就 表 是 生 便 , 內 0 無常 大 長 有 現 , 此 0 , , 與之 到 到 便即 0 方 長 再 面 俱 大了 說 來 淨 退 , 歲 縮 或從大 分 , , 知 Ħ. , 0 明點 好 如 色 孩 無常 則

常病 無常 內 瘤 0 以七 是 心 明 的 情 點分配 , 則對於起 勻 衝 所引起 動 , 居 五 ` 臟 的 飲 病痛 食 腑 , 的毛病 寒暑 0 而 臟 , 腑腸胃的病 均留意調攝 ,均與明 點 , 有密切關係 , 均 口 明 控制之, 點所 顯 也 也 使

搼 衝 動 漏 持 明點 命 便 漏 明 失了 點 的 是 大 . 緣 明 能 , 點 設 增 漏 法 長 將之減 的 就是 若 少 物質明 無常 0 如 過 點 如 分痛 , 具無常心的 口 /增長 , 超額 , 但不能穩住 飲 食 時 常 過 加以 度房事 ·; 祇 警惕

均 應 避 蘿 蔔 , 少 茄子, 欲 知足 果結地下者,均能 0 尤其日常飲食 , 漏失明點 除 知 量外 , 而 並 辛辣發汗之品 應極其注意 , 亦 如 屬 下 也 氣

## 第二目 明點與出離心的關係

若 脈 食 機 不 段 會 · 具出 所 氣 出 0 比丘 미 沭 ` 的 明 離 , 減 點 戒 仍有漏點之虞 心 少 的 要 也 ,不易成功 有此條規定 0 ,就是不結 淫 , 明點 !邪書報、電影院、妓館更無法接近, , 漏 , 且易出毛病,以其邪火生也。 故 婚 失因緣較多,甚至染得楊梅 也 洒藏 0 ,発明點之漏 若具出離心的 喇 嘛 ,常備 失 忇 水壺 , 0 則貪境隔 但 , 漏時 仍 須飲 則 即 與外境隔離 離 食 Ш 配 帶 液 , , 有毒 明 , 略 點 漏 如 漏 前 也 修 即

## 第三目 明點與菩提心的關係

明 以密 其成就 內之菩提明點 乘 灌 與 頂 外道 行而論 , , 自然增長,故心廣體胖。具菩提心者, 同 紅 ,以外道不顧菩提心者也 `, 白菩提就是明點。故發菩提心的 而 修脈

華 就 是 智慧 故 種菩提 勝 巾 提 明 中 是 智 , 是增長 滾 打菩提心就是明點的 菩 點 提心內 是精 華 的 義 智 慧部份 明 是 作 闬  $\mathcal{F}$ 智 0 0 的 而 而 勝義 理 滾 打 品 菩 提 提 點 是 心 心 Ŧi. 就 , 的 勝 是

### 齋 • 文三集 》www.yogichen.org 肱

點 的 绣  $\mathcal{T}$ 金 澈 智 歳 的 剛 0 若 等 乘 , 有 滾 份 者 增 說 所應發 爲 長 提 几 0 若 ίŢν 八歲 的 發 勝 ιŅ 得 義 者) 屓 菩 0 然有. 滿的 提 11 , 年齡 發菩提心 發 得 , 限 圓 則 空樂等分 滿 制 , , 要在未全漏失之前 趁 則 早修持 能 證 0 這就 空性 當能 是 智 修脈 慧 成 , 功 而 有說 氣 與 大 若 明 在 爲

## 第四目 明點與戒之關係

歲時

,

則

最

好矣

0

道家之童年起修

,也是趁明點未漏之故

## 甲 總論

|不放逸 , 是減 少 , 邪誘 攝律 不綺語 l儀戒: ,以香花 ,都是保全明點的 此 刺激性神經,損明點也。 一戒雖是只注重身口爲多 , 如能守之,則目 然不著香華鬘 | 不邪視 美 衣

菩提心各 增長 廣體胖 種儀 獻 攝善法戒:善行增長 , 曼達 也是明點增長的道理。 規 , ,爲增長明點的增上緣 均是請諸佛 加被 , 則 , 明點增長,此乃因果關係。 布施 光明到自己身上,轉 與精進, 古薩里 能 施施 使明點增長 施眾生 能 除 明點 爲 0 善最 密 亦能 過 乘修 使

與

增 饒 長菩提心的 益 有 情戒 菩提心分兩 悲的支分 , 是屬 支分 白菩提的 , 唯 智 與 悲 0 若從 饒 益 智慧方面 有 情 戒 是 通

0

患

悲

故能

 $\equiv$ 

明

0

服

### 齋 • 文三集 》www.yogichen.org 肱

忇

而

言

0

無緣 悲 , 口 體 悲 , 則能增長菩提心的智的支分 , 是屬 紅菩提的

0

## 別論

城 棛 心重 , 明點 菩提 心戒: 腐敗者多 如守 此 戒 , 則心常圓直 , 明點安住自 在 0 如壞的

不致染楊梅 密 乘 畫 粗 自己明點 重戒 : 俗 壞 女 (自力取 Ħ 露 , 甘露即

明點

也

0

此

戒

,

,

本來菩提心已另有 是指明點 密 乘 戒,爲何十四墮仍具此條?蓋所指明點 四根本墮: 毀謗婦女慧自性 不能斷失菩提心」 ,婦女自性 ,菩提心是指 也。 風韻 不毀自 明點 而 體

充盈之象徵 明點是清 上師放 淨的 出 , 的 故 L 慧 自 : 明 , 點 但 |有疑爲 性 , 是不能懷疑的 , 即 不淨物 明點自性也 0 五. 0 肉 0 未證  $\mathcal{F}$ 甘露 疑諸自性清 **瑜伽** 有慧 , 持佛慢 有 明 點 淨 法 在 內 , 證 忇 , 是指 不證 傳第 是明 瑜 朔

點 點

0

灌

嵵

,

自

在

不自

,

自在

則

,否則不自在

是明點 五 方佛 三昧耶 在之差別 如守得好 , 瑜伽成就 則 明點充滿 五輪

乃至失了 五. 几 點 五. 室行 萬空行飲泣 日 戒 如守得好 這當然指智慧明點 , ][ 明 點 充滿 而 樂 0 如 明點:

防

64

,

莡

,

則

,

容易得多。

大圓 滿 性 戒: 如守得好 , 則 唯 明 點 即 智 慧明點 可 現 前 也

## 明點與定的關係

明 住 力不疲 點 住 , 安住 向 腰直 臍 而 上浮 化智慧 論 攝定也, ` 密輪 則 , , 則心 動 中 與 舌 中 明 抵 明 0 纔能安住。定上起觀 點 必先調 點安住直 九住心之定 , 能安住 顎 故 跏 , 趺 則生甘 整 直接 有 關 **呼吸**, 坐 ;昏沈是 得 在定上 露 好 這與風 的 係 即白 領點向下沈 0 ,是支持明點化智慧 一當然說是心 雙跏 , 菩提 是沒 明 趺 點 有 使 有 明 , 遺 關 0 精的 點 掉舉是明點 0 係 不致向 而 視 0 在明點 定量 如 0 以定 肩 0 張 下 , 故定能修得好 流 剘 的 漏 動 說 高 姿 , 明 而 不 , 就是 散亂 令明 低 點 能 七 , 使 明 安

## 第六目 明點與智慧的關係

明 的 點 說 0 的 明點就是舍利 几 , 既 種 不成 明 , 得 點 點 , 圓滿 ,亦不 最後 , 見者 全體通亮 的名智慧明點,這纔是真 透 明 , 纔 0 有 而 0 此 風 若普通 真 明 正 頭點 人所出的 咒明點 在體, 正 明 均 內 點 , 屬精 是液體 就是物質 , 而 類 爲 的 0 普通 如修脈 明點 出體 人所沒有 外時 實 氣

以

空氣

關

係

硬

而

成

點

這

)與戒及智慧均

有關係

0

蓋

以物質

明點

是沒

肚

者

0

[][ 是 來 団 纔 由 有 僧 修 智 出 明 成 物 加 慧 祇 明 質 持 0 便道 得 明點 劫 明 點 的 0 始 點 Ŧ. 再 , 0 克 的 智 , 通 風 而 達大 成 亦 成就 且 經 ` Ħ 蒋 渦 ПП 佛 須 還 /乘之法. 五大 具 風 兩 要 , , Ħ 大 有 明 ` 空 須 大 是 咒 深厚的 無我 明點 圓 性  $\mathcal{I}$ 圓 , 滿 智 滿 則 , 見始 次第 加上 煆 五大 有 , 智慧基礎 然後得 煉 加 大樂任 同 中 持 口 , 復經 時 最 0 0 證 若 若 重 得 修 要的 點 成 運 先 般 生 吐 0 通 此 若 提 東 起 明 0 達 智慧 道 놾 明 儿 , 小 從 火 也 而 , , 乘之· 不 與 融 以 [][ Ŧ. 0 明點 用 几 智 化 非 如 智 方 喜 來 仗 , 無 慧 關 便 頗 智 配 , 我 智 慧 點 係 沒 几 , 慧 空 則 有 則 不 , , 然 須三 其 基 從 口 , 這 後 重 Fi. 忇 要 就 0

# 第二節 親近前行——明點與生起次第的關係

煖 觀 臟 化 樂 蓮 六 成 智慧明 花 腑 生 起 都 , 觀 次第 能 是 令 明 點 種 點 的 子 , [要緊前 開始 字 輪 所 開 安 住 就 能 發 令 是 的 行 智 多 觀 圳 0 慧 觀 空 隨 觀 額 月 , , 是把 輪 如 現 /葉蓮花 此 , 0 以前 而 能 觀 令 明 時 點 所修定及智慧之 明 , , 點 能 就 的 令心輪 是心之明 分別 光 明 多觀 種 明 點 點 所 字 安 0 是咒 輪 住 我 增 們 , , 明 能 長 知 而 點 使 道 使 0 明 故 明 , 口口 五

鬘

旋

是

風

明

點

輪

均

是

智

慧

明

點

輪

是紅

菩提

輪

是白

### 曲 肱 齋 • 文三集 》www.yogichen.org

生起本尊身 ?,有三 種 特分述之:

- 三昧耶 智慧身: 身:是 是智慧明點 兀 種 明點的總 的 總住 處 處 0
- 三摩地 慧明 點 的 標
- 是智 幟
- 生起次第的證量 佛慢 知明點 三條件 同 凡 夫的 , 分述 精 如 ,具佛慢故
- 明顯 • 智慧明點顯 玥

又如以 . 生起次第之三種三摩地配合比較 堅固 :明點安住

:

入空真如定:能使智 ·慧明點安住

大悲如幻定與

方便本因定:能使白菩提流 起次第 ; 而 與五種作道 相配 注五 輪

散佈全身

又如以

勝解

作道

明點是五

中

脈 頂

几

相

空

本尊

一智五大的結晶 露流往 直 紅 充滿全身 , 如 熱 此勝 解 ,是明點

)如上述 0 明點 也是

## 肱 齋 • 文三集 》www.yogichen.org

几 相 的 圓 浬 ` 明 空 ` 清 涼 指白菩提) 暖 熱 指紅菩提 0 智 慧

明

, 是通 渦 中 脈 的 0

四 體

是化身

0

須

知

明點是金

剛持灌頂

加持修成

的

果

0

大

上已得的

果 身

,

稱

果位

,

咒明

點

與

風

明點!

是

報

,

物 故

質

明

點

性

0

方便

0

,

0

,

四喜無甚作用

<u>无</u> 果作道 !性作道:明點以空樂爲體 智慧明點是法 身

身好而 從身修心 不與勝義光明雙運 要心到量, 纔是身到量 ,亦不算成就 四空不 現前 則

## 結論

漏 萬 本來脈 0 不過其基本理論 ` 氣 ` 明 點 是很 , 略 復雜 述 的 , 間 智者舉一反三 題 , 玆 則 隨便談 , 斯 談 口 , 矣 其 材 0 特 料 自 分 章 然 掛 申 沭

## 次第的重要

脈 氣 列前行的 明 點 , 表面觀之,似凡夫之修身,尤似外道 次第,是否非依照不 可 呢 ?當然是非 , 依 若不依次第 照 不 可 的 ! , 則 蓋

以

## 曲 肱 齋 • 文三集 》www.yogichen.org

是 能 我 即 所 身 提 成 佛 , 0 所 而 以 不 是 即 我 身 成 所 佛 發 起 , 就 , 實 在 爲 次 第 前 , 歷 按 大 步 就 德 所 班 傳 的 邁 下 來 進 , 加 須 諄 知 諄 此 不 次 第

能 日 名 勝 依 的 氣 金 盎 樂 說 是 的 剛 不 専 金 勝 明 法 斷 札 佛 中 當 菩 剛 樂 點 故 女 而 的 均 然從 以 Ħ 色 提 身 金 教 密 密 0 道 顯 顯 那 別 便 乘 , 乘 法 , 調 難 本 及 教 教 則 根 員 ` , 來是信 其 滿 伏 陀 爲 古 本 以 由 起 果 續 次 乘 基 寺 所 報 7[\ 自在 第 付 道 礎 身 修 願 **>** 乘 有 , 扣 學 作 現 外 所 佛 方 , 0 , 天及天 勝 道 便 起 爲 蓮 說 地 口 而 0 位 基 華 樂 釋 几 知 大 後信 最 算因 金 藏 艞 礎 生 來 乘 , 纔能 剛 奠 說 要 無 0 高 , 若宗 , 佛法  $\pm$ 像 現勝 在 論 而 0 0 , 說 及 者 未 成 釋 紅 而 是 佛 喀 同 樂 由 地 尊 , 乘 , 根 巨大 金 但 兜 黄 及 其 說 底 曾 0 本 額 剛 仍 率 峽 大 現 小 明 續》 降 應 教 士 僔 緣 好 報 本 乘 則 者 色 生 身 以 圳 , 如 僔 ` 以前 菩薩 ;身及壇! 需 顯 此 , 故 , , 教 菩提  $\equiv$ 與 傳 均 乘 0 钔 密 , 須 , 下降 敢請 對 先訓 同 道 度 場 在 勝 基 乘 是 密 次 各 樂 磔 僧 是 奧 由 , , 第 乘還 建 祖 傳 求 明 化 祇 是時 金 練 築 授 非 傳 天 剛 身 以 劫  $\forall$ 師 從 須 所 法 小 在 法 佛 , , , 威 異 顯 勝 顯 脈 這 加 沭 地  $\pm$ 教 付 並 現 0

乘 經 典. 理論 非遵守不 , 修 口 持方便及戒 者 律 , 等都! 弄得清楚 , 然後傳以密乘 0 故次第之

## **界二章 過程的重要**

如淨 夫身 中 //\ 中 這 解剖得之 而 脈 位 脈 中 論 乘 氣 9. )我執 ·業觀· 的 內所支持之脈已經空透 然而此 的 脈是有為法 的 中脈! 脈 能曉得經過之過程 人 朗 無我 空 ,必須經過 。 依 點道之尊者,對 時的 加 但凡夫身經過小乘諸行無常之觀感 再通達法無我智 何以能成為無為法呢 ,以火將業障燒去等種種 上法 身利 ,及大乘之二無我智 中 ,以其不能離 無我智的煆 生固有之 脈 小乘 ,仍然是有為法 過程 中脈是無為法 ,纔知密乘果位之殊勝 即 ,再修人無我 則 煉 因緣造作 ,已無疑問 犧 ?不知科學家所認為的動靜 中脈法身智慧基 當然不同 牲色身以利眾生 。本來大乘菩薩之身 方法 故 在生起次第以後 加以懷疑 。修密乘的 。 有 ,已包括小乘的重要點 。普通凡夫身中 。 蓋 動 ,加上九想的觀想 靜循環 一礎已 經 。 有 過 ,亦未嘗 建立矣 許多不 。以為專照「 在修生起次第以前 (無我智 ,以五 ,就不同了,經 新陳代 , 是有 不 知前 蘊 後 可 脈 顯 謝故 中 教 ,盡在其 無為法 。 然 其 是可 中 脈 則 小 其 不 脈 的 乘 渦 修 從 知 ,

發顯 無為」 位方便 觀空 得 中 名「虚空無為 也 動 則空性不 不 空無為」 六識所能觀 之位 乘觀空基礎 無 脈 建 無為法 中 在 現 生法忍 便是真 四禪八定與外道共的 **那** 修位 脈 是小大乘內外道所共的 Ĺ ,其所顯者 ,則法身之光明顯 能 時 ,與密乘無雲晴空相 已經過 顯 顯 而 如無為 上為一 師加持咒力作用 空性也是 , 證 證 ;對大手印勝義光明 由第 羅漢果的涅槃 , 如 前 。加上修密乘 小 分法 擇滅無為 , 尚 為 若不是「 四灌大手印智慧所顯現 大 無為法 性 行 乘 現 「不動 已修好 , 想 受 一 止 , tt ,則觀空已接近空性 的 觀 證法身 同 無為法」 這是共許的 ,以法身擇力 ,也是無為法 無為」 人 力量 小乘之涅槃境界為高 ( 指對· 而只是密乘的前行 ,是喻無為 | 蘊已滅而修定的入滅盡定 在 ,纔起修 | (如未! 四灌時已通達大手印之理 ,則已過之矣 分 大 無為 是什麽呢?| ,如此何以中脈不是無為法呢? 小 經過小 **兯脈** 。中脈是表法身的 ,而非無為本體 。大乘證二 ,顯現本來清淨 乘止 曲 。 如 。中脈是無為法 觀 、 大 乘 五 量 · 乘 二 仍未談 小乘四禪天離苦樂粗 。涅槃是無為法 ,是時仍未起修中脈 一般人不依次第 無我 而言 無我 ,而直 <u>/</u> 。但有喻 ,為「受想 , 未 中脈也 ,中脈的開 ,因有小 接觀 成 離因緣造 加 加 不是第 以 佛 以 果 密 故 空 前 法 乘

即身成佛

明點 那就 則 寂 脈 不 大 光土 蘅 小 解其非普通 中出生普賢佛」 成 氣 中脈是 固爾 乘等空性基礎 有為法 *,*故 無為法 《普賢王 ,明點 , 故 為 派 亦 ,如氣轉成智慧氣 之句 氣 如來輪迴 然 ,以第六意識緣處心 般人所誤 ·; 唯 朗 卣 點 涅槃, 明點 知明點亦無為法 而是果位 會者 自解脫最高方便》 亦 衣 ,顯現勝義光明 明前行之故也 觀 無為法」 涅槃界的顯現 中 脈 。如知前行 以 也 它 中 ,也是「無為法 。涅槃境界,等於常 如動 木依過程之過 *有* 一 ,故能顯現報身 及果位方便 靜 無滅明空之 脈 忇 般 o

## 第三章 檢討及芻議

修些氣功,甚至修些拋斡 檢討現在修密乘的 行人,不念無常 (頗瓦) 0 , 嚴格說來,有三不像,分節述之: 不能 出離 ,只於百忙 中 唸唸儀

## 第一節 不像淨士宗

淨土宗行人

,多在家修持

,

但

有欣厭心,

而且

一般勤祈

禱

阿

彌陀

佛

平

動

觀 其 成 持 素放生, 績 如 不 淨 做放 多做慈善事業。密乘 土宗者 生及慈善事 , 何 故 ? ·蓋以 而常持不如法之佛慢 人開頂,以爲可以往生, 不持素 (誤認) 西 ]藏密乘 , 對淨 土宗反看不 行人 但 不往生者多, 不必持素的 起

本來 開 頂 欣 , 厭心 口 得 加持 , 全仗他力的好 , 其奈不 依法修習何 處 ! 故 不像淨土行人,一心一

意

# 第二節 不像禪宗

宗 後 行 亦 如喪考妣 , 密乘行人雖懂大圓滿 很多念無常 , 抱話頭精進參究的 , 與出離 、大手印 ,且多生死心 0 , 本 以密乘行人 來大 切 手 未悟 钔 與禪宗將 , 則 以 絕 前 少 如 如 册 喪 此 考 妣 日 , 故 , 0 既 仴 像 悟 禪 以

# 第三節 不像東密

在 忙中,不肯敷衍 東密注重手印, , 雖屬事部 故我| 國修習東密之居士 , 然其恭敬莊 嚴 , , 很多往生。 規 矩整齊 , 厭煩

## 第四節 芻議

以修密乘,雖然不能即 主張密乘行人 , 既 不 身成 出 離 佛 , 又不念無常 , 但 對往生 , , 仍然有把握也 不依次第,只有依淨土宗

(一)選擇西方本尊:如綠度母之類。

法

常持本尊咒 瓶 氣及拋 : 几 瓦 威 頗 儀 瓦 中 流 口 水 以往生 才 斷 , 0 並應參加各種慈善事業 心不 亂 的境界

此法不多不少,似爲一般人所適合也。生起欣厭心。

高明!

願以質諸

將

脈

詳

述

茲特

重

新

溫

習

,

加

以討論

下

應

示

,

我

料

大威德根本續

,

絕

對

信

仰

0

而

對

宗

喀巴大

# 計古洗里所著《大威德證分》中脈之說

## 小弓

第 是用宣紙 中 相 難 九 首 韓 乏 乘 飾 脈 應 而 , (載君爲 故 與 次第之中 以其徵引 憶 , 及形 () 常得 珍品 注 十餘 住 重之 所寫 中 總務 脈之分 相 年 , 太繁 快睹 相應之雙身法 0 層 由 前 , 我雖喜 寶貴 我 主任 , 保存 箾 , , 0 覺 且 時 ,以我 而 諾 , 萿 • • 此 而 韓 莊 那 證 圓 經 地 君 嚴 分 滿 圓 位 以曾蒙 典 隨 , 師 , 尤喜 滿 不如· 並 中 , , 所 有隨 但 剘 師 諾 指 研 對 在 在 , 求 生 員 聞 師 寶 修 夠 層 滿 錄 金 居 ` 大 0 明 員 住 現  $\equiv$ 員 剛 盧 0 , , 次 節 蓋 滿 及 Ш 顯 大 喇 將 很 根 第 傳 嘛 麻 0 0 多詳 授 且 前 據 哈 講 所 , 薱 授之 瑜 有 著 貢 , 甚 致 生 故對 安 細 噶 伽 **承藏之** 深內義 中 討 講 ` ` 黄 回 大 厭 員 此 解 師 次第 威德證分 努 生 經 附 0 脊 瑜 起 典 而 焉 對 其事 辨 所 , 伽 及 、寶貝 0 我 認 說 於 圓 , 誓 滿 以 只 0 句 在

文

,

以下同

0

而

證分》 文 、殊菩薩之恭 配合說明」 寶 喇 が敬觀念 嘛 講 所述中脈之位置 授 , , 毫 謝 草如 無動 君抄 搖 0 茲篇 本 ,加以批評 0 以下所 -過是對 稱 洗 頁 運師 數 , 均 所 著之 依 謝 君抄 大 本 威 德 而

## 初 標所評

四 十五頁) 中脈在身之正中, 微近脊骨 而 住 照 抄

住 (四十六頁) 「命脈依脊骨內方而住 , 中左右三脈 , 亦依命 脈

## 次) 明能評之正理

## 甲 就 般言

即就第 示二 教授也 證分者 說 , 說 既 0 大 ,能令修起分成就 論 . 此 加 折 ,既爲正中,又何有微近脊骨之說?措辭也不決定。其 所涵之教授 衷 ,又不加批評 , 必有 者 , 證 復不加最後決定,使學 定不移之指示 取 大樂智 慧身佛之一 ,切不能 種 人何所適 模 最 稜 後 兩 ` 最 口 從 重 0 今 自 ? 要

之

語 相 違 有 如 此

## 就脈

在 方爲脊骨 後 ,後方爲脊骨 Α ` 方位 0 照此 雜 , 如 四十 等語 在脊骨內 六頁 , 與前 , 就 何以又說在脊骨前 兩 源身子說 說 不 相 同 , 魔 0 既 壞 說 脈 ? 在 中 脈 中 前 脈 微 , 既依命 近 中 脈 在 中 脈 , 又 內 , 說 命 住 後 脈

以 汉在脊 В ` 粗 細亂:細者應在粗者之內。如三摩地最細身,應在智慧身之內 柱 命 脈前耶?

何

爲身之正 細 而 智慧身又 不相容 中之 , (在三昧耶尊身之內。 以粗 說 應包 又復相違 細也。 如說命脈在脊骨內, 何以脈不如此 ? 既說中 中脈又在命脈 脈 在 脊 骨前 內 , 則 , 則 中 粗 脈

,

0

尋常住之理」 , 亦 無明 ` 住修混 顯 分別 : 0 既爲常住之理 , 是爲 四十六頁) 住 修混 中 , 0 應亦 但 脈 仍 內 露 有本尊身常修之理 氣 小 常住之理」等字樣 故 , 因之縮扁 0 而 但對常住 住 , , 即 叮 爲 住 與常 凡 修

## 丙 就輪

是 修

**姜分的** 

根

Α 密輪 四十七頁) 海底黑白之間 繞 展 脈 將 中脈纏繞之

中

矣

0

縫 末 中 間 是 0 存 肛 如 門 以 肚 後 輪 付 , 而 肛 而 門又 論 在會陰之 忇 在 脊 後 骨 前 0 但 與 斧 會 陰是 骨 中 海 矣 底 0 輪 尾 閭 的 住 脊 處 骨 即

處 輪 下接寶珠 輪 , 故 I 其位 置又不 同

如 時 此 , 則 В , 則 可 ` 臍 觀 間 輪 點爲要 所 修之智勇 七 頁 0 彼 僔 户 臍間 , 豈在 脈 智 內 慧 脊 孔雖 勇識 骨 內 最 抑 小 , 在 彼 , · 脊骨 芝 如 量 針 孔 微 前 耶 窺 小 ? Ш 豌 ·若然 , 豆 修之亦可 , , 觀之不 臍輪 可 在

出 如 在 )智慧身 育骨前 頁 墊 在 花 0 脊 脈 ` 心 與脊骨內?無論 骨 間 中 , , 0 內 中 蓮花與師 輪 依 脈 智慧身是最 的 他 紅 脈 亦 所 明 何 唯 點 說 以 心間 不在 ì,應在: 座 0 化光,入心間 之中 脊前脊內 師威德雙身化光,入 細 正 七頁 中 脊骨內與脊骨前 風 脈 爲要・・・・・道上 而 ,均已較後,而 接 在 收 沂 中 其 華脈 攝 脊骨或在 脈 心 間 以 , 內 月 月輪墊化光,入心間 一亦喻義光明於 八最細! 不應在 輪 中 0 育骨之內 既 不是中心 ·白色件: 在心間 風 句 勇識 心間 字放 月輪 ? 收 0 0 心間 此最! 到 須 吽 知 字 中 細 , , , 那 何 肉 脈 風 明 几 請 專 點 顯 加

如 天 風 於中 本 脈 而 之關 • 浸 , , 氣於中 就 應在 .脊骨內現 脈 內 ,入、住 但是吽在心間 浸三者之景象 , , 依次 沒 說在 現 脊骨 出 0

何能於前收,而入、住、浸於骨內?

是 矣 左 則 受 角在頸 喉 D 止於喉 輪 ` 喉 党之後 脈 輪 間 , i 觀處 。今受用皆在頸前喉輪, 喉輪受用五味, 用 手按緊。 ,與持喉間寶瓶氣 如 以脊骨爲 其脈根 中心 在中 而 0 不在頸後。 若 , 脈 I轉夢法 則 應按頸後 若 爲 由 如 增 脊馬 加夢境 六十二 左右方接近 中心 貞 , 而 將頸 發 脊 骨 前 如

應不 露 頂 在 Е 論之往生 八指 括 ` 而 頂 輪 , 而 , 在 不獨密輪之雙運 如 都 脊 依 柱 不能在脊骨內 中 • 脈 延髓: , 在 或 脊骨中 後腦 , , 而 臍輪之消 ,以其爲頂上直出之孔之地 或接近脊骨 必須在正 化 心輪之觀本尊 而 論 0 , 則往生法之梵穴 , 位故 喉輪之甘

## 丁 就身言

內 官 在 何 身腔 以 內 切 依 起 起 分觀 分 本 而 常往 尊 本 身 尊 返 身 , 中 , 觀 並 脈 脊 不 觀 在 耶 中 在 脈 ? 脊骨內 中縫作 何 況證 七 尙 不 应 分 ? 頁 口 如 所 其 況 說 必 縛 金 在 剛 以 脊 脊 誦

故 中 耶 脈 ? 0 化身出生時 苟智身無中 如當 在脊骨 t 脈 , 中脈· ,則順逆黑白紅三道, 內 , 亦在正中,自己心間脈輪故 則 舊蘊別處之說 智身不復有中脈矣 , 在何處經過耶 散見甚多 , 此理 , , 並 不通 此 無在脊骨之說 ? 時 四 脊 別 骨 處 在 風 舊 心 蘊

## 戊 就其他言

薩埵 則 (喜將從後方集中矣 横觀 ,三昧耶 心輪中脈中 几 喜 :身入智 四空 , ,以心輪之最細 慧身 應在脊骨內 0 若 ,智身收入咒輪 又如以收攝次第 風心 , , 而論 爲 咒輪: 最後層集 , 收入三摩地尊 器將 入情 中 點 0 情 若 , 1收入三 收入那打 在 IE 一昧耶 中

## (後)結論者

名詞 圸 几 斟 點 , 不 酌 後 缺 我對於這 修 統 點 校 瓶 Ī 巾 ,不致以訛傳訛。因我不信藏文原本與 氣 0 0 本儀 如既 次第於理不合 說 排 規 精 列 , 髓 錯 認 又 劕 爲 說 有 0 朔點 須 須 ` 取 出 知 起 ` 真水等 分分 藏 若 文原 以前之 無瓶 本 , 使 加 氣 , 重新 混 拙 , 宗喀巴大士是錯誤 亂 也 校對之 混 何 不 來 清 在 ? 證 必 0 故 分內 要 几 必 0 ` 先修: 蓋 須 0  $\equiv$ 好 的

#### 齋 • 文三集 》www.yogichen.org 肱

納

這是最

要

俞

0

,

,

者多 具 法 雖 行 清 者 德 後 我 須 慧 楚 正 靠 纔 思 行 金 我 , , , **急維** 說 即 須 對 剛 , 向 有 修 直 , 均 使 如 鈔 而 須 道家之表示名詞 師 求 īE 加 ` , 本 念咒 的 經 法 爲 明 而 , ; 就 具德 領 與 横 瞭 證 補 西 藏 到 分 充 死 , 0 傳鈔之, 若 證 法 者 所 0 上師 分後 故 應 以 者 有 無 , 修 隨 頗 要 亦 , , 復 證 瓦法 蘑 但 便 如法傳得 依 我 故非師 分條 起修 要經 聞 煉 己既不知抉擇,亦不明白, 自 思修 而 |覺尙 番 件 論 0 0 示不 拙 的 , , 也應如 、修慧 著 師 慧 則 如 屬 合 果 可 親 , , 遷 位 亦 理 。不具德的 建 理思維 識 方 要 指 露 議 0 整量論 且. 便 把 要 如法 丽 解釋 知 以 開 在 前 領導爲弟 ,對於前後次第 0 修 7 0 證 持 頂 師 所 發生 以 提 藏 聞 的 , 0 , 出 本人也 有 子開 補 如 慧 流弊。 版 充 無 : , 論 要 如 本 正 涌 法 的 達 據 頂 顛 修 非 依 , 領 如 加 倒

,

爰有口訣之談

0

忇 承 宗教傳 , 世遂稱爲 上師之傳 I決之道 派 弟子 加馬 訣 降楚」 , 0 有之 傳 而 訣 訣二字, 典籍譯漢 , 載籍 也 0 而 所 遂日: 不求甚解者,人云亦云, 以還 傳 益 比比 , 傳 以 。於是弟子之求 金 皆 剛 是 持 , 演嘱咐 但 未 金 以 剛 浸假 薩 訣 師 埵 名 爲 而 , 0 求 É 耳 儿

## 第 口訣之必要性

宗之上堂普累 不思惡……等 爲例 l 訣 云 者 ,其升堂弟子則爲普通教授 ,以非 , , 與堂內小參 均特殊教授 般的 **)**,亦均口 , 普通 蓋有別也。 的教授 ", 而i :訣也。其必要性何在?分節以述之:: 而 入室弟子則爲特殊教授 如直指人心,當下便悟,不思善、 是個別的、 特殊 的 教授 。若顯教禪 。 以

家

## 第 節 契機

授 誠 故 如 S 其 陳 <u>F</u> 述 義不必過高 , 決既 非師 , 而其所詮亦非特殊秘密 長對眾多弟 子普遍 教 , , 只需對 而 爲 對 某 此 弟子特 介有特?

殊

利 如 喪欲 條 益 而 與上 速貧 0 前條 孔子當時所謂 , 死欲 件 蔫 速朽 , 即 其 求 例 也 也 退 , 思過半矣 , 故進之 0 由 而在密宗 也 兼人 上說 , 故 退之 , 則分爲弟 0 又

## 第 目 弟子條件

確 訣之希望 0 故須弟子具出離心,長期 上師 弟子欲得 然其爲三寶三根本 即 金剛持不疑 0 其所謂 口訣者,有其所必 I 訣 者 0 橋 如 樑 此 , 條件完成 依 並非 , 度過弟 止 須 很高 的條 師 子 貴 件 , 口 而 ` , 很特殊 得 斷 取得精神 必 言者 須完成其必須 訣 傳承 0 ` 故弟子 很祕 連繫 密 口 0 條 文 以省時 , (須具) 師 而 是應病 i德相縱i , 信心 纔 有 與 或

## 第二目 上師條件

0

甚至 即 師 如社. 可傳 若有神通 會經濟環境…… 以應得之口訣 ,應觀察弟子精確 條件 如意 , 而 , 而 授 予以傳授 以 特殊 訣 0 不 只須觀察弟子確 必 待他 恭 敬 承

## 第二 節 契時

0

時而後言 「使民以時」 0 言既待時 , [訣尤甚

#### • 文三集 》www.yogichen.org 肱 齍

密師 應予 故 法 亮 ጠ 中 没 樓· 東 閱 安 益 、野語 訣之 屢 如 0 欲啓視 訣 密 若 0 )傳授 特得雙運要訣 勒 琦 , , 盡量 難 乃求 , 巨之 謀 登 或 , , 一傳之, 均爲護法所不許 代 演 離 黃 安之術 麻 祖 奈以非時 巴 定 所 , 不 祖 而 述 時 , 0 護法神長壽五姊妹同時顯現, 然時流 亦 亮之言 師 期 , 孔 也 , , 訣 明 。及至妹供酒食 並 , 無法傳給,結果予以錦囊 習 麻 乎?  $\sqsubseteq$ 所 非 巴 聞 ·無論 趙 得 , 知從 姑以 雲三 法 君 稗 不 即 此永訣 錦 聞 爲 官 求 例 , 正 申 囊 傳 身體 史 生 彻 0 居 正 若 , , , 須 內 起劇烈變化, 難 此 史 非 以爲勝伴焉 類 中 按 其 再 而 , 事 時 相 危 時 使及時 如 啓 例 劉 , , 琦 得之 用 甚 重 , 與諸 本欲 多 耳 應用 0

亦

此

雖

扂

外

葛

0

佛

## 第三 節 **発障**

趸 障 師 祖 請 若 者 礙 訣 求 觔 , , 爲 即 強 故 身 求 此 事 不 成 事 可 , 就 公開 若 訣 也 公開宣 , 訣 其發心 0 如 以 說 弒 固 壇 , 師 古 極 經 危 . 爲 威脅 護法 險 所 說 0 其最 所 , 師 奎  $\Xi$ 乃示 甚 祖 手敲 者 , , 以 而 如 弟子亦發 湘 [氣吸入 中某同 , 以 帳 生 遮蓋 障 學向 順 礙 氣 • 而 心停 爲 諾 傳 那 求

可

成

就

及

今某君已故

我依然無他

障

也

訣

原爲
発障而

今反以

及

時

#### • 文三集 》www.yogichen.org 肱 鵉

求之, 蓋不知 訣之真義所在 忇

精 神 我得 不得口訣者作我障 。 當時近侍老師兄亦曾作障 諾 師 親傳 i 訣 忇 , 爲 : 0 念不生 其後師召入其關房中,始單獨授之 , 不管 , 我 即 本 尊 , 打 趙

## 第四節 表尊重

爲令你尊重,不告別人而告你,由是應知上師是完全爲己而授,特別不共 故應尊重 表 上師 道家有云 0 此節在儒家、道家、禪宗均有之。 .頭傳承有異乎書本 : 真傳半張 紙 上的傳承 , 假 傳萬卷書」 ,而比經典、教典爲更尊重 。 又云: 一 千金不換 0 師 故

## 口訣之形成 來源

訣之形成或其來源 第 箾 法性的秘 密 ,不外乎下列八端

指之禪、 樹 禪宗每一公案皆是口 石頭 麻 三斤 一番之嘘、 :::: 鳥窠吹毛、石鞏張弓,皆口訣也。 訣 別 ,公開宣說而得益者, (遇之 , 往往莫明其妙 只當機 推 而 廣 0 如 庭前

柏

纔與之言 法 之十玄門 性 。 即 是奧妙 諒 祈謂: 之功德 的 , 非 如此教授 , 機不說也 , 隨處皆有 於法性上起大機大用 , 0 何嘗不 標幟 非如印板經書 , 奧秘?然非對某人之專施也 但 待 某一 , 纔能宣 ,《般若經》 時機及有大根器者 說 。且必待可 之十八空, 與言者 纔 發生

# 第二節 緣起的秘密

金 (果位方便 勽 若懷法火供所 諸 增法從富 法 )形者 因緣 , 爲佳 對於世、出世間緣起 生 戶,懷法從娼門, , 用 故佛法 魚表吉祥 紅 魚 重 , 其 他 視 緣 , 且表龍 起 誅法從屠戶等廚房灶上取來, 切供品皆用紅色 , , 而密宗· 一看能 王眷 屬 知 0 , 如 而 , 又 一 龍 火供所用 女多美艷 , 多從緣 切供以 火 者 此其 種 起 能 而 ,息法從 具 來 例 0 故 , 也 左

傳 形 相 總之 法 火供 訣 , 壇前 各 物 種 用 , 緣 所 謂 歡 供 起 芝非 皮 食 有各 子 從名 種秘密 訣 多重 物得乎?西藏 ·義之緣起 萁 , 但 形 相 從 世 者 「名義 也 本 或 無 諸端 用 此 ` 海 物 發 物質 掘 へ 金 取 其 (左金右 思 像 杵 過 醫 勾 藥 矣 鮑 魚 0 如

所

有

左金右

気)

能

(左金右勾)

致諸

寶者

, 則

物而

其三

縁起

0

雖

非

師

則

用

金

左

金

勽

按即

粤人

/所謂!

蝦

米

,

其爲龍

眷

屬

,

色

紅

故

#### • 文三集 》www.yogichen.org 肱 鵉

取 以其像蓮 , , 則從形相緣起 扣 無他 0 黃丹取其像 , 緣起秘密耳 紅 露 , 鹽取其像白菩提 ,

和

## 第三 則從 節 顯色緣起也 傳承的秘密 0

經驗 各祖師修行的經驗,從其果位方便傳授| 如醫家之祖傳神丹然 0 而 來 , 得其傳承 , 即等於具彼

## 第五節 第四節 時代的秘密 經驗的秘密

從各人修行經驗所得之秘密而來的

救 孔子, 時之良藥 聖之時者也;世法且 , 以矯時代 切過失者也。密法依人不依法 爾 佛法尤然 佛爲醫 , 故能 蓋爲 投 大 詩 詩 制 利 器 ,

,

0

,

爲時代之救星 0

而

## 第六節 地方的秘密

稱美 以 (地方之各別而稟賦不 此節爲勘輿家所熟悉 , 峝 而 0 :密宗口訣亦常利用之。 如 Ш 西 大同縣之蓮花 , 花 瓣多層 , 爲世所

## 第 七節 數理的祕密

拙 著 禪海塔燈》 所引懸記 道家之推算 / 易經》 之數理 陳希 夷

推 算其後代子孫 [得救,啓視其箱中口訣,則曰: 0 其後果有此 , 事 有 , 極刑之厄 乃呈公署 , 75 , 預製 請下堂當天開之。 「我救汝棟樑之厄,你救我嗣孫之災\_ 木 箱 , 內 藏 其時忽然堂上樑傾 訣 0 後代子孫 輾 轉 0

# 第八節 天文的祕密

乃発

0

得也 之時日 此中 0 佛法中時輪詳軌叢書中多有之,皆秘訣也。 , ·與密· 皆有口 宗觀察護法到來之時日與方位 訣 。昔者吾師阮心潭老先生嘗從事於斯矣 ,及選擇息、 增 , 而今則不 懷 ` 誅 口 相

# <sup>弗</sup>三章 口訣的濫觴與流弊

濫 重之者, 觽 [淨其意 或源於此 1訣的濫 現證菩提 , 是諸 0 觴 其流弊, 佛 雖 教 不 , 或證羅漢 口 考 , 0 試 及身 分節 然以釋尊而論 、 受 0 以述之。 若 心心 《法句經》 ` 法四念處 , 若 : , 更爲 諸惡莫作 , 均爲當 個別傳授之口 詩 , 眾善奉行 訣 訣 0 故 其 尊

# 第一節 失重要性

道家對於 訣 , 非常 重 視 ` 非常祕密 , 以 致日久失傳 , 可 勿具論

書之 無 餘 在矣 矣 ,故藏 密宗為祕密傳承 。 如 。其好處則以能 稱一 七日成佛之「黑關法 宿走歌聳」,以九個祕字殿其後 , 特 廣流傳 重 訣 ,其流弊則不被人重視也 然大部份已成為書本紀錄 本來為最祕密者 。今則非常公開 ,以金泥敷紙三張而 ,其重要性 不復祕

# 第二節 無從傳授

,無從詳加觀察,更無契機傳授口訣之可言 般學人 不重出離,以不出離故 ,遂不依止 E 丽 師弟之間 , 僅爲泛

# 第三節 變成常談

均成 老生常談 法 理經傳 !承既久,其重要性寖假消 0 嘗見西藏著述中所引某某口 失 , 一訣曰, 變成通 某某口訣在昔日皆不肯 常常 0 故 現在 般 訣

## 第四章 結論

書諸紙者也

其流 徑 而 **圖**近功; 舽 . 訣之重要既 , 然則 將 爲機心 何 如 以 求 此 , 欲 訣 而 耶 順自己的欲望以求急就 其流弊又 ? 般 求 如 彼 口訣者之心理 。生當 末法 , 這些均是錯誤 , 既 知其 爲 取 重 巧 葽 , 擬 , 0 復 欲 從 求 捷

1. 缺者,惟有三途

## 第一節 從自己找

湡 習 0 0 諺云: 氣的: 且自 近 方 〕發掘 便 I 訣 者 藥無分貴賤 , , 能近 其必須 , 莫如· 取 譬 自己 條 , 驗者是靈丹」 件 )傳授 亦 , 較 可 得成效 簡單 0 , 蓋 0 古 , 就是這個道 即 以 口 從 在 老生常談 法 師 本 能 中 觀 理 找 宿 中 得 根 者 , , 希 亦得無上 , 不 對治自 易 漕

# 第二節 從傳記找

後 學 [訣甚多 津梁 閱 讀經論 0 0 諺云: 如本 , 除 根 最服 欲知 本經 膺密 外 山 勒 路 莫 如 祖師之「 , 先問過來人 傳 記 , 緩緩修時 蓋 成 就 是 者所得修行 快快 也 0 故從 到 傳記找 經 低 處修 過 , 詩高 實 , 堪 口 找

# 第三節 從經驗找

阻

人修時雙

到

 $\equiv$ 

到

. 決

,

就是從傳記找得來的

授 發 與 於無師 生 密切連絡關 修行人經過多年閉關修習 訣 智中而 應予尊重 係 得 , 達 者 如 在定 其經驗既富 則 中、 . 訣 , 夢中、 原若衣珠 必 可 與三 證悟! 空中 , 根 古 本 有所開示及手印 深 |不假外求矣 F. 於法性秘密 蒒 ` 本 ` 護法 此爲自然教 緣起 秘 經常 密

智型

菂

,

防

流

於偏

枯

,

故

時常

修大

悲心

0

今天所

說

是我!

思維

路

線

的

,

訣

者

,

有總

持

義

及易於憶念義

如

我

國古醫之

. 《湯頭

歌

# 悲心十二字訣

都是禪宗與大手印 眾生之苦惱 於 心心 輕 印 |視眾生之愚痴 苦惱,不容易生起悲 大手印量」 , 本 手印 長受輪迴之 密乘行· 明 從 ` 業力 來 ì 自燐 外而 理 也可起悲心) 一學家所 , , 流 修 由 之測驗標準。 , 悲心 是痴爲 轉 如得 於 , 生死 不緣! 行人 說 ) 0 T 大 是在 想輪! 人類有 慶幸心」 易犯之毛 心 解 員 , 可 ,不需另修悲心 甚 矣 悲 滿 至墮三 假 耳 0 手 迴 |兩類 如有 蓋覺三 钔 手印覺眾 , 0 , 手 且 緣此之故 病 , 一惡道 不易 型, 這三種心 所偏 故對眾生之 钔 0 惡趣之苦 修 Ż 大手印 ,以緣惡道苦 生本來無事 枯 0 起 後 一是理 但是古德常以能生悲心與否 悲心 , , , 漸 也就. 往 0 智型 愚痴 有人 往 的 ,不足爲奇 0 有要修悲心之必要 見 漸 得 以此 次以智 有境界 , , 常常 , 角苦 , 以 易生 而生大悲心 是情感型。 誤會 庸 , 慧而 生 0 悲 人自 , 亦 起 ιĽν 由 而 , I擾之故 以爲就 的 不 成 以 此 0 是 我 百 不 而 而 我是 情 慢 知 對 0 知 並 是 感 眾 , , 0 , 悲 恩 非 切 而

,

0

是 也 0 我 的 十二 字 訣 ,以音韻相合故 , , 分成三. 組 , 而 理 路是相 的 0

## 第 組 理 ` 母

我 諸 口 佛之 與眾生仍 顯 現 先說 與我 0 不 艄 理 過 解 於無始 , 脫 也 字 是 0 仍墮輪 Ü 同 就 來 體 是 我 , 0 與眾生· 迴 以 念無明妄 此 累 生 在體 本 動 具 性 佛 , 一、 法 飄 性 流 , 本具 身 至 今 如 , 0 本 諸 來 佛 藏 是 Ë 冒 , 成 體 不 就 假 • 修 而 證 , 均 而

了 閉 解 關 次說 0 但自得 , 結果 灌頂 仍 字 未證得法身 以 0 我 來若干 雖 蒙 Ŀ 年 矣 師 , 恩 到于今雖經過若干修行 , 明 手印 ` 員 滿 ` , 若干 對 理 -努力 論 `

還 空性法性 兄 莪 做 ` 通 弟 之母! 渦 次說 達法性 母 0 大 親 親 , 此 亦屬 母 , 若未 若 , 若生身母 字 矛 不 做 前每 易 ·信佛 0 過 0 切眾 母 其他 , 親 親與過去母親 而勸之信佛 , 生 親友及一切眾生 , 可說沒有 , 若不做過我 無始 以 , 0 來 , 然自 求其通達法性 屬很 ; 輪 的母親者, , 雖既得 雖非生身母親 難 迴多 0 若 生 灌頂 已信佛 很少 , 每 , 甚難甚難 生都有父 復經許久修行 很 , 少 然過去生 而 0 勸之通達 而 此 ` 母 生 多

得

親 到 友 深生 , 彼 說 此 , 苦 分散 同 在 字 , 世界 漂流何處,不得而 0 既 不能 , 通達法 時代 , 性 M ,就要受輪 知 涌 [通未通達法性 ,無論到了那道 迴苦。 現在 , ,總是苦的 已很苦了; 我與生身母 若 親

# 第二組:事、時、私、癡

苦亦 故 本 所 絕 団 心 可 一受各種殺害 想 支 知 無 難 口口 0 障 隨之 但 升 故 天道墮落 0 , 空行 謝盡 事 , 最難堪 是無常 有 0 , 理 特 事 以常好鬥 護法 別緣 福 以 花 0 字 者 堕落時 未享 其苦難當 後 , 何 ,爲家庭糾 的 想方法 深恩而 處 0 去 是作業 爭 事 ,  $\overline{?}$ 道 , 而 , , 爲 不報 首 雖 圳 更 可 , 0 想 故 有五 墮 由 無天女近 要緣想痛苦事 獄 0 纏、兒女冤債 **圭三惡趣** 水天 故墮落多 [此直 拙詩有 已虚 0 且多無暇 莅 福 |落三悪 身 云 而 , , , 與天 嵵 但 待 : , 而 而 趣 以 矣 種 ,使修行不能專一 道 然後容易生起悲心 隨業墮落 惡 , 輪 其享樂 0 0 蓋 口口 大 而 迴 少 想修羅苦 惟是苦參差 以 不是依次墮 0 , 先甜後苦 次想人道之苦 結果墮落 故 0 且各種 , 0 緣之不 次想畜生之苦 , 他 無明 落 0 , , 0 先苦後甜當 -容易 且決 的 非 使領上 雖 常 有 如想釜內 , 0 有各種 煩 ) 墮落 福 如 難 生 佛 惱 起 報 受 , 師 度 悲

如

此

是從

黑繩

乃至燒熱

夜

以各自歲,

從千

萬六

夜

,其壽量者,謂各自天

千歲

<u>、</u>二千、

四千、八千

`

萬

歲

說

私

字

0

是設身處地

的

想法

假

如

自己現在灼熱地獄受苦,

歳

百

`

几

、八百

、千六百歲

,

如其次第是

, 乃至

他

自

在

地 胡 爲 種 場 游 [夜爲 或 月 獄 麻 鬼  $\mathcal{T}$ 魚 , 之苦 火燄鬼 爲 有念咒棄擲之物 皆應緣想其苦 刑 年至 說 場 熊掌之製 包, 熱 月 歲 , , 爲 時 及最悲慘之境 , , ` , 人經越 萬年。 人間五 應照經書所載苦狀, 此十二月爲 此 瘦 字。  $\overline{\mathcal{H}}$ ` 鬼 殺烏 。 大力 所想他們的苦,不是一天、兩天的 蒇 其計算法爲 ` 口 百歲 針毛鬼、臭毛鬼、臭口鬼,都是很苦的 歲 食 龜 , 鬼 是 一歲 , ` 若 較好 , 是四大王眾天一日一 猴 四大王 取 江小頸: 腦 , , 此 能 , , ` 胡 細細地緣想 人間一 眾 天 壽 量 大腹 仍有辛苦;希祠 五百歲是爲等活地獄壽量 使悲心增長 醃 麻 蝦……等 , 鬼 取之既完, 月是他一 ,根本 \* 總 等 0 遍 不能 夜 此 次 0 0 鬼有祭祀之餘 想餓鬼之苦 日。又云, 如 , 餓鬼所受之苦纔盡 緣 切爲 以 食 事。 此 想 所見 三十爲 不到 有些 日 0 皆爲 如是 如以八十 次想: , , 餓鬼壽量 夜 餓 口 口 月 食 濃 鬼 常 , 地 訚 有 Ш ; [译 , 獄 肋

斛

希

難

受

彻

呢 將 如 以 忇 迫 受無妄之災 發 ? 如 難受 所 起 最 何 大悲心 說 ? 亦 0 必 但比 私 前 0 方 , 入 偶 ` 之牛 又應想及,假 字,就是要以私人作爲正在受彼等所受之痛苦, 調 兩 牢 理 洋 頭 , 火 , ` 馬 便 還 燒 兩天 面 可 平 手 , 如我自己受警察或士兵拘捕 手持各種武器,威逼 朖 指 , 舒 0 大 覺時日之長 服 或 此 針 , 應 以 東 想如在 爲 皮 此 膚 , 比 苦 , **難受了** 刀山劍樹中, 或 地獄之若干 鞭 拔 打 毛 , 0 ; 繩綑 小 則 或 更 難受 又如 萬 小 並 而緣想之 弄 年 加 破 弄 何 , 手 當 又 傷 鐐 口 破 受 想 更

如 如 是 牛 的 不 而 聽 使 此 無 痴 , 紧生 是即 次說 忇 事 痴 , 收 者 皆得 歸 者 想 身 而 于我 呼 成 痴 此 而 玥 解 佛 非 痛 字 我 修 0 脫 0 而 爲達 而 行 們 繼 不 0 0 在 如 續 但 此 是無論 色身上, 渦 有 講 古 此 痴 目的 德 是 成 經 字 就 痴 不 四 0 -是愚痴· 事後 故 底 想 如 是 何緣想 能 峽 , 把眾生煩 必須代眾生 其徒 雖 證 僔 泛痴 者 亦 司 體 看之, 合 , , 在 如 理 , 惱 定 講 何 而 、惡報 一受苦 一發願 見其 是痴 經 而 , 攝 中 事 背 想之 其 0 實 1、痛苦, 蓋 其徒 痛 而 有 以在 苦 鞭 痴 前 痕 打 歸 0 於 法 我 狗 無功德故 做 , 亦 自 身上 們 而 , 收 身 尊 到 狗 的 修! 者 反 於 , , 行 使眾 洋 制 只

境界 , 故對 眾 並 無裨益 0 大 此 |要起大悲心 ` 慚 愧 心 , 並對古德生起追

# 第三組:業、劫、逼、厚

無論 母 而 面 故犯之, ` 妻、子、眷屬仍繼續的造業 先說 仍繼續造業 介, 繼續造業不已, 業 無論 字。 語解 , 無 一 不 造 業 也 由於眾生造業 , 是不斷的 對將來如 一。總之 造 ,隨業受報 何受報不 0 雖 在未證空性前 方面知六道之受報之苦, 顧也 , 致有六道之苦 0 圃 目前我仍造業 以無明緣行之故 0 人雖知 而

與 矣 的 本 或 其大威力者 能 間 次說 加 厲 , 作 家 П , 劫 勸 真所謂劫濁也 與家間 化 石 字 的 , 如 原 湍 書 , 0 由各個之業 發 , 字彈 與 及作出離之勸告 而 不能挽 0 ,頃刻死人無數。而殺人武器,還復層出不 間 此共同之劫難 , 隨時 口 , 成 一點水也 爆發 劫 ; 而 難 , 0 仍無法使劫難挽回 有如習氣瀑流 故 , 奈何 致有各種黑暗與痛苦 (類實已兼六道之苦而 、 奈 何 , 故雖 有 如 0 一發很 如 窮 崩 或

說

逼

字

0

縱

觀

目前各個造業份子

雖未受三惡趣之報

,

而

受

96

利

他也

艞 地 其餘 壓 , 金錢 逼 矣 , 浪 此 0 擲 猶 壓 是花報也 逼 , 被物失志也 者 , 0 恆 又如追逐女人 0 壓逼之。 又如第三次大戰 如 馬 , 是貪 林 可夫之爲赫魯 須烟 ,當在醞 0 未得 釀 雪夫所 間 到 手 , 而 , 美 壓 而 名 逼 ` 譽 蘇 , 彼 可

報 此 等 , 次說 是悲心不足之故 而 知其必受苦報 看 已受到 其未來時 0 隔 以他現前 無限 字 壓逼 , 0 0 我 如 心 , 矣

地 : 可 們 不 )斷定 貪受餓鬼報 看到 能 行爲 生起功德 他必受苦報 , 可緣 個 置造業: 想 , , **瞋受灼熱地** 隔 的 必須如法修行 世應受之報 也 , 0 及其所造之業 如 親 獄 戚 報 朋 0 能 友 而 , 生起 自己 陰險受寒冰 , 亦 0 力速 不能 隔 可 隔 了 感 # 此 纔 動 地 時 而 獄

## 附 心佛眾生三 |相續菩提心頌 | 觀 想

此 頌 時 依 , 照此 讚 頌觀想, 頌集》內〈心佛眾生三相續菩提心頌 則對修大悲心、菩提心有密切關 Ý, 而 係 起觀想者 , 故將 觀想附錄 , 就是念

0

時 修 佛 前爲冤敵 可 手持杵 一菩薩 羅 觀 , 之頌 而五 想之 先從對 天六 0 金剛 外以菩提心成就之菩薩眾圍 詞 債 0 , 道 主 面 可 不 虚空中 以 同 必 , 0 0 時 右爲父親 観釋 思維意義 依頌詞念到之處, 外面爲五空行,再下(空行之下)爲文殊、 內觀五輪 等也) 央 , ,左爲母親,後則依次爲地獄、餓鬼 觀 , 但不必打鼓 。其餘隨頌詞如文觀想可也。念時 想 0 由 釋迦 隨緣觀想放光。若念到「 1 尊座 繞 全尼佛 ,以不是讚詞故也。 。自身成本尊身(或四 下 , 開 如如 一普賢王 Ē 皈依 如 , 有 來 觀音 , 、畜生、人 續起滅得同 再下 臂觀音 肉 左手搖鈴 身 、金剛 而  $\mathcal{I}$ 師 手

長

、老之詩文全集得之矣

0

# 覺園詩文集序

忠憤 以 似 道其文起八代之衰焉 何足貴哉?夫孔北海 其 君子不以言舉人 閑 論 實德 勁詞 夫文以 0 啼哭不敢下 故 語 , , 問奇類林 唐之 謬獎虛文。 乎?林幹豈老聃耶?然其 載 道 義 , 詩 ,文必追其所載之道 ,縣令遣差,牛牽而下之,有道者宜如斯乎?然腐儒爭 ,蓋指六朝綺 ,大志真節 以言志 , 韓愈 而與垂拱四 , 著論惜之。 《原道 孔 菛 , 靡耳,非謂世道人心也。文而不關世 [傑同 東漢名流 四科 膚淺,三〈上宰相書 揚雄豈孔聖耶?然其《法言》 淵 列 ,詩必逆其所言之志。今吾於覺園 , 通》 德行居先 0 蓋以文章之小技 ,而與建安七子並 , 不亦似 0 然沈溺 《道德經》 **),以次益** 文學者 , 掩其躬行之 稱 0 駱賓 乎? 鄙 , , 往 道 0 亦

詩 傳 多長厚氣 道財 同 讀長老先慈行述,可 |處決 , 聚散權衡 , 羈 流 囚豈信得 露於字裡行間 本至善,富 知其孝道矣。太夫人所謂積德以遺子 生還 0 0 殆所 雖 而不驕,有自來矣!詩所謂 曰觀音救度 謂 澄清應得潤心田 , 安知匪慈德 孫, 者 | 嘿佑乎? 歟 : 其虚 見詩 名 字 乎?

是

思

無邪

本

救

世說

之

道

,

豈在!

- 戈哉?:

·竊思

《進化論》

出

生

存

亟

商

義

變本加

厲

資本論

階級鬥爭日

硕

共產主義

師

,

致雲台居士兩

,

諄諄於息邪說

,

倡

正學

,可以想見其志向矣

0

印現

夫世之亂

,

亂

。在

邪

,

隨

以

暴行

0

詩三百

,

無論

興

、 觀

· 怨,

是也 瑤圃 市 之 焉用學其言之藹耶?長老今近八旬 ||者壽 (之報施仁人,豈以詩 嚴 隱 中 身 草 惟等 0 然長老之志, , 其發 物 擲 , ,施者富 , 渴飲白雲泉」 [是善推 其詩所謂 布 其 , 盡教脫網 施 龜 而 爲 耳 其所 而已。以視輕慢者之放生,因果懸殊矣。不得存其心之仁 月送穿波去,心隨出水遊」 詩 0 , 若長 古 委諸僕 , 則 不在壽己也。 (左金右勾) (老放 乎! 最難護法兼弘法」 。詞藻云乎哉 , 以 勝 鹿 濟 , 依依還惜汝 圖所示 何曾 牛 物 ? 菩薩 親 ,钁鑠如不惑。寶掌千齡,殆基於此 , , 故 ,撫之惟恐其緣之斷 見其洋洋 同體 應運 悲心見於毫端矣 有 ,不啻爲其本身道也。讀其上 放 ,臨去覺淒然 大悲也。 。其言在生物, 生 而 生 放 乎得其所哉之 , 鹿 之佳什 治 故其放生圖 世 現宰官身 。詩之好仁 焉 , 0 其志在 泣之惟 態 叉曰: 詩日 那? 抑 , 亂 見富 : 恝 如 , 慈 # 古 饑 其 此

如

糧

之能

使

人 高

爲

堯

`

舜

爲

佛

祖

0

是

以

長老

志

在

家之

日

, 行 興

在

佛 救

家

渡 事

讀

者

由

其

文集

得見

(其智悲之品質

次

窺

詩 儒

句

得

莧

其

神

佛教

哲理

,

厥

惟

六

大

緣

起

,

齊

Ų.

物

,

攝

科

哲

,

果

位

方

便

,

盡

所

,

慎其所擇

言哉

ļ

横 救 光世之法 無 度 0 自 , . 由 在 # 佛 界 教 耳 , 鐵 0 幕 而 儒 非 家之 窠 , 詩 其 教 爭 似二 , 蓋 佛 , 教 其 基 物 欲之 礎 也 奴 0 長 隸 老蓋 則 \_\_\_ 也 兼 而 0 唯 有

斯 薩 淡 催 澄 耶 箾 種 ?深於法 心 ?次開 能 恝 約 福 佛 0 悟證 淨境 運 Ш 輕 率 動 世 初 0 累  $\equiv$ 隨 真 長 倡 源 而 老 業 平 摩 如 1/1 , 爲梟獍 ? 長老 感 文 放 地 緣 無 現 緣 起 求 牛 , , 養 隋 耙 0 , ` 唯 志 飢 處 忇 使 掩 , 吟 民 恐 即 使 0 成 抑 飢 安 民 履 霜堅 然 游 制 扶 知 ` 卷 病 物 改 心 自 溺 冰 佛 詩 欲 渦 ` 0 芝外 在 濟 耳 次 箾 溺之 臽 沭 欲 , , 0 有 達 賴 , 0 , 爾 咸 懷 耶 長 以 並 0 僅 世 知 發 抱 緣 老 文  $\vdash$ 道 長 唯恐人之不 起 以 展 建 , 分教之 人心爲 老之富 真 何異三 寺 , 制 如 只 ` 潛能 知 钔 止. 一代 行 懷 於 經 , 惡 其 詩 者 禽 賢 財 因 好 0 加 貨 故長 哲 獸 事 現 , 敢 忇 ` 0 , 寧 諸 試 , , 0 廣 慎 馬 知 有 圳 讀

101

韻 則長老詩文集之梓行 0 更進追其 《佛國遊記 大有裨益於世道矣 心生崇敬 , 皈依佛門, 隨菩薩行,行菩薩道

無 忇 今長老之詩文集, 是以藏之密勒 若夫月下推敲 而前之《 十萬歌集》 5,不識 而已三版 , 案頭 愛錘鍊 假、卡 , 願諸讀者,善揣其本焉。是爲序。 後之《六祖壇經》 吞丹篆於胸中, ( 藏文字母) 夢生花於筆底 ,漢之惠能, 皆不脛而走於寰球矣 ,蓋其餘事 不識「 之

能應驗於百世。

是以孔子曰:

與朋友交而

不信

乎?」賈誼

上書文帝,

于生前談

死事

,

文帝不以爲

過

念其書出於至誠也;

劉向

上書成帝,於國存說國亡

成帝亦不以爲過

念

讀

,

信

則的

的

以

\'達於某-

,

故必句句切實,語語

由 衷

,

能矢信於寸簡

人而無信,不知其可也」

。曾子三省,

## 根

爲余外護有年, 每不及授以信筆 文藝道德 先考好 夫 信 0 藏 垂髻即命代筆,應酬鄉黨間 者,信也 書 根 源 搜 , 羅各家書牘甚富 殊未盡我誘掖之責,而報先考之恩,因造此論 ,信也者 就 也。 又嘗邀鄉先輩通 ,以此於信筆,能彷彿古人 筆 佛 儒 者 ,爲余講

發其至誠之理,必有卓識以直達之。於是可得信筆之根源四焉:一 開其至誠之心,必有熱情以發揚之;申其至誠之意,必有恕道以斡運之; 梁君德深虛心好學,通訊輒請斧削寄還。其尊嚴燮堯、仲父燮桂兩先生 熱情 夫信之所異於文者 , 曰恕道,四曰卓識。請分述於下: 往返書牘每德深爲之,余既爲塗乙,並標示其理由矣。 , 有一 一定之對象,具一定之關係 者,執諸手而受命於心也 。文則泛泛以示諸 曰誠信 0

103

0

發

卯

至

若

借

此

7[\

費

,

累

、渴想者

係熱情

充

所

致

肋

此

當

常

報 所 出 於忠信 謂 以 信也 共信 世 ; ` 己申 Ħ. 0 矧 之說 友 以詐 们 朋之 ; 若論古· 間 , `必報以詭也。 口 不 以 , 誠 則 盡 信 相 其在我 此當講求誠信, 通 乎? , 沂 111 好 詭 以  $\exists$ 譎 建立書牘之 申 多 欺詐 誠

0

結果 古 蓋 託 隔 熱情 家書抵 宿 怏 秋 寄子 從刊 結 忇 則 , 且 0 方 覆 友朋 以 想 函 口 必 可 頻 者 萬 驅 , , , 0 <u>:</u> 金 真報 或仗 航 闊 致 以 使之也。夫以 刊者音訊 讀 通 別 此 空 里 , 之句 義疏 , 全 ,亦宜先告奉命 鬼 共 則 猶 , 惟恐遲到 期 勝 神 知 憑魚雁 其 財 , , , , 不有 用 都 眾 , 知 元 既常勉以道義 情 鳥 動 稹 人傳言 不 常 八行 靜 有 疾 致 通 無 寧可多費郵資 熱 11 , ,次約再 , 日信使 是不 遠來公信 也 , , 0 隔雲泥而 **今** 惟 )。古者交通 無以互慰 口 恝 思得足下 忽 , 以筆 , 函。其心若恨不能 之不 故必竭其熱情,得書必覆 隔年 0 不失其貞 苟 , 0 ·傳言曰音訊。 或遠征 梗塞 不欲勞人遠念。 不 聞 書 能 熱 之嘆 也 具 , , , 驛道 異域 歷風 , 0 今者 啻 寸紙 0 饑 歐 稽 , 插 雨 故訊筆之訊 宦 陽修與富 遲 雅 渴 數行 翅以面 而 或事須進 遊京都 航 , 不渝其 , 故杜 故 , 寬 亦 談者 , 不待 甫 能 弼 口 , 書 有 或 寅

當局

泛昧

,

而

我

處

于旁觀

清

,

當

義

利

之辨

見吉凶之機

此

其

詩

尤 陷

若

明

知

彼

渦

,

不

可

故

加

回

諛

,

識

其

短

, 不

可

不

竭

直

諒

0

或

彼

於

情 見 0 參差 雖 建立 異 , 一書牘 或 圳 處 相 氣 境 睽 勢者 有 , 情 涌 塞 景 Ħ. , 則 別 0 須 , 推 或 1/1 大 置 病 腹 能 , 體諒 , 唐 , 或 備 大 , 設 身 能 處 地 抽 暇 0 , 陳 辭 或 委

,

謙 我 逆 徐 動 令 外 不 婉 )其素志 流 我 對 虚 庶 快 卦 0 文 心弦共 房玄齡 古人 母書而 淚 面 0 談 /,察我 輓近 0 ,六爻皆吉 匪 , 招之 特務機 其 鳴 在 諒 0 幼嘗讀陸宣公奏議 人恕道 秦府 其 實 , 感泣 信 其言 矯 , 庶 構 飾 , 0 0 表 |於千載之後 切 素存,曷克臻此哉?故當常存恕道 昔者光武 不 藹 , , 炎毒高祖 酬對之中 逆 潛 不 如 母 伏 可 志 以 几 | 賜竇 處 傲慢暴戾之氣,形於楮墨 , , 而 , 0 至于體恤民心之困苦, 亦宜 或出于: 無怪當時制書所下, 背 融 每爲 劉備 璽 雙管齊 盛怒之下 書 勉強 "; 母 吾兒陳事 , 泂 乃 中 , 咸 或 , 驚 委婉言之, 出 縊 , 於權 必令人心千里之外 以爲天 輕 , 是庶 , 武夫悍卒 答 勸請 , 令し 以建立 勢 子 弒 簡 ii德宗之 0 使彼亦能 讀 明見萬 如 曹 書 其 忇 , 操傷 牘 無 書 浦 0 里之 故 易 而 器 感 致

105

熱

情

,

信筆

必有氣勢;

心有恕道

,

信筆必有器量;心有卓識,

思。 憤 試

讀

百

馬光簡

札

,

其忠

慷慨之情緒

溢

於楮表。王安石之執拗,歐陽修之溫良

其磊落光明之懷抱,溢於行間;讀陸渭

推

敲

`

裁

(剪修潤

,

雕

蟲

小技

,早已竭吾綿薄矣

0

何足道哉!

何足道哉

肺

腑

0

梁

君乎

吾今所勉

於君者,

遠而大

,

深而厚,蓋如

此

。至若塗

帝之諭 其終 間 者 致延祐 真知 身 如 , 擢髮 節 尉 本 陀 操 灼 其道 難 見 , 數 戒其 書 不 , 逆 德之養 。此當具足卓識 口 , 早譽 勝於十 4 知 簡 , 彻 尺牘之 , 當 自 流於信筆之下 萬 0 是以 師 | 貶抑 間 0 李圖 (史稱: ,以建立書牘之宗旨者四 , 挽 0 古人盡己有禮 書致黃瓊 魏徽之諭 其 。心有誠信 失千古之危 馮盎 ,責其實德 · 信筆 , 愛人以德 言 0 , 則 0 必有骨幹; 賢 以 , 於十 毋盜虛聲 書 , 見於尺 萬 微 眾 薄 ιÙ , , 李

,誦其語句

南之尺牘

信筆必有宗

親

建

高

級

關

房於

龍

頭

0

余

函

請

伊

繡

龍

樹

菩

薩

所

造

几

臂

大

黑

以師

供關

房作永久莊嚴

此

讚經余譯成中文

,

九

句

,

句

各

,

不復憶矣

# 吾妻勷遒居士繡功感應記

雙運 忽 師 利 同年暑假 前 一字轉成 一字三 見吉祥天母所騎黑驢 所 , 0 法 余夢 繡 依 民 , 梁家求貢師供之塔內 大寶法 員 或 三金剛字 0 繡架上 (觀音 光 伊 , 適 甲 伊留長沙高中附小,又繡 繡 戌 0 時 相 , , 一及其醬養親尊仁波切 余從諾 伊聞 補 現文殊 羯 • 0 翌晨 摩杵 乃發 綴 長 外 心以 ` 配 先 沙 , 化光入伊腹 一供法 觀音 某 框 師 未 夫人 閉 繡 供 , 並坐 今猶在 功供 王 以 師 關 針 , 于 , , 繡 黹 師 王 佛 死 0 中 辛巳、壬午 甚喜 焉 盧 後 , 相 , 回 而小女入 綠 得不共 作 累 0 , 彌陀佛 度母 此塔爲曾經二次大 伊 成 法 ,特存梁和 , 余 郵 道 事 寄託供 <u>資</u> , 胎 」以供諾先師,既 今猶 糧 招 臂大黑袍及 蕳 供 。又另繡 親 , 魂 0 余留學 甫 先 初 낈 師 旗 家 師 繡 插 破 0 佳 米 衣 0 0 金 西 戦 夢 几 其 嗡 斷 到 斗 **I臂吉**: [康德格 剛三字供 吉 後  $\mathbb{H}$ 而 袖 中 ` 建 兆 獨 , 阿 成 , 先 余夢 祥 存 呈 絮 禮 , 現 師 吽 冒 拜 女 舍 此 空 貢 0

馬 護 字 數 隨 此 岐 薩 禱 弨 量 嘗 放 我 法 化 暈 以 路 暈 佛 欲 , 脈 親諾 [神護持] 字各 生 爲 朝 始 所 雀 雁 倒 前 , , 烏鴉 得 繡 祝 墜 免 耳 , , 強 哥 者 計 確然爲菩薩化 地 蘅老六 ,  $\equiv$ 0 0 , 余朝印 樂布 É 吾 , 意謂 飛 吾 死 刺 剋 敢 2期繡成 存 則 導 H 妻 妻來岩賀 高 , 火火供 憑天井 旬 所 續 , 欲 <u>`</u> 0 度菩提場 左則 大慶 廖僧 伊 孟 放 亦 0 噶馬 字而 魚 醫 未 , ; 焚於 光正 生 ·嘗 蝦 身 壽 飢 至今猶 書 , 巴祖 繡 玉 大 龜 , 主 , 0 0 強 , 亦何疑焉?伊從此 鱉 壇 蘅 贈 是日 0 用 後 繡 伊 測右 鄰居 長壽咒〉 師 中 繡 此 懸於德格 居 田 麻 , 繡 知 之 L 次 螺 , 雀 誠 而 0 , , 忽 受其 余獨 及其 「南無釋迦牟尼佛」七字, 時逢大寶法王亦來此 , 吾妻自岩外荒 以米 蒸 , 大 屬 直落岩頂 鹿 較 , 夫 報 小 處獻花岩 誘 茸 麻雀降下, 兩幅 /幫龍 生命 幅 籠 栖 , 麻雀二 伊 三萬 頭關! 其 蘅老等 0 適得妙緣供之, 敢因頭暈 後 野 伊 繡 , 一尾至 、啞三聲, 房中 一戒殺 餘 爲 五. 正 本 視之已死;乃以 施主, 綠 Ħ 度 陽 , 祝 了, 伊 孜 里外來 兀 , 虚 度 0 , 旬 , 伊 但 母 土 施 每 所 而 悉 口口 西域記》 服 謂 繡 , 有所 曾夢鳥 有 繡藏文 相見焉 放 長 鹿 ,途次每 至 如預 以此 尊 爲 所 茸 大 祈 外 , 半 贈 (蒸茸 繡 0 知 但 鴉 載 威 伊 0 焉 功 0 噶 未 悉 遇

得

少分

,

託

友

八拍影

,

以勸世人

Ŧ. 輪 悉 塔 以 贈 座 0 時 先後 字 , 感應繁多,未及細載 尊 , 息災咒〉 幅 , 金 翅 [鳥種子字

貪 神 後 像 最 每 經 沂 兩 1窗間 尊之 繡 月 功 )感應也 未嘗 架上 ,有不得不記以勸世者,有不可不記以銘恩者; 収 ` 案頭 檢 。先是鋪架待繡 0 得余 , 時 曲 有金 EIJ 度 屑 耀 口 ,室生瑞 信 , , 始 伊 收藏 但 香 默念 , 瓶 如彼蘭 中 財 , 以 神 花 烏 党 厥 , ※供境 竟 日 惟 所 , 繡 0 敢 余 斷 請 生 財

此 薩 金 何 何 身份 者 次 況黃 暇 , 所 勸 所 及此 必禁語 夫世, 金耶 焉 繡 口 , 仍不 感召?安得 ? 相 0 · 其 所 所 夫 ? 繡 實 每行 重 屑意為 然爲 著 繡 出 功 相 於余之 /[\ , 針 轉 技 財神 惟黃 佛事者 , 不自保存,嘗曰: 重 ,必念其咒, , 之請求 金耳 黃 乃 , 金者之心 以助道 蒙化雀 , 又豈可 !然吾妻 , 用 場 以 , 報 缺 故 , 以重佛法哉 (感召 身治 恩 財神之助 此 耳 相之成 無相之法尚應捨 物 ? 此 暈 0 感 相 , 余 故 應 , 毗 悲菩薩 ,勝過 咒累數萬 則 如 因以記 沙門天 在不貴 此 , 所 Œ , 得黃  $\Xi$ 黄 神 好 何 金 爲 況 重 , 世之 黃 金 以 有 又豈重 0 萬倍 相 伊 金 し愛黃 地 者 耶 每 菩 ? 臨

## 劉銳之居士筆受《大幻 化網導引法》 參訂私記

訂 得 紹 上師最後 0 除文字修 己亥 了, 求 此 裁 , 決 潿 法 劉銳之 于敦珠 , , 故法 無關宏旨者外 師 本 仁波切 兄受李世 , 0 仍 華 銳 , 兄虚 原 較 居 稿 士等資 有 懷若谷 可 , 商 無由 量者 勆 |將參訂拙 , , 製端 每 來 日將所 印 朝 , 因限 見補 佛 譯 此 並 度語者 法 , -顧茅蓬 大 , 私記: 囑 , 於

字功用 無二 論 毗 啥 , 意 盧 為 何 泇 , , 今 故 大悲種 里 咒 勾 以 作 也 召咒「 異 字字, 吽 糠 , 懷法 此 札 作 ? 涌 悲能拔苦 兜 叉 水 例 ` 種 吽 册 哇響古魯 字 朗 ; ` 榜 而 , ` 則 養 , 珠 ` 火 師 何 屬他受用 ` 火 糠 所 傳 , 亦作 ,餘法皆作う。 , , ;懷法爲 榜 餘 書皆解作 ? 火 加 又亥母 攝 里 0 他 如 也 火 以加 本法 儀 人自。う有融合 ` 軌 風 , 作 似以女性 中 重攝持之 空三種 , 其咒 啥 0

以法界自在母爲所生 所 能 普 通 能 ` , 所 而 , 以普賢王佛爲能生;然其後各節 **今** 則 所 能 倒 置 見導引法 壇 城勝 則 皆

箾

中

用

男性咒

0

在 母 出 生 , 則 父 母 ` 前 後 能 所 倒 置 矣

口 揺 中 偏 中 ·黃督脊辨 師云 **中脈** 在 0 钔 正 中 刷 時 , 而 , 劉曾將拙見編 在 脊前云云; 似 中 , 然未標品 脈 成 明 偏 此 脈 屬

拙

0

亦 且伽 四 ,今反以秘之 外祕 「妥噶 前 簡 , 不亦 |後簡 , 可以公開 ,外道早已公開 為外道所笑耶?且 ,而何劣于前簡後簡耶? 5% 張 一祕者 性 人所譯之 , 當秘 其 內 軍 茶 利 ` 密 瑜 伽

密宗之大圓 **H**. |満無關 見亂 止觀! , 何能 屬修 朔于「 , 今隸于見之下。且所言止觀 且伽 一之中耶 ? , 皆 屬 顯 教 龃

膀行等。 (六) 詳見 行遜 了義海 所言之行 中 , 與 小 乘共 , 非 大圓滿行。 圓 [滿當指普

若謂 七 尚 理背 有多說 南方表我慢, 亦不可以其他各說之合理,而 而以之屬西方;西方表斷見 口 掩飾 本說之背 , 而 以之屬于 理也

壇 阿 闍黎灌 불 事 頂 許 聽 豈不許爲 ?第二 五 種能. ` 許修 力自在之授予,實爲贅 說? , 既已 · 第 几 」灌頂 許 爲 , 豈不 人作 -許修 疣 事業 0 う第 以第 既 爲 阿 闍黎 許說 許聽 既

授

無許不許 法所列實爲贅疣 0 其他各法 五佛戒

、火供等事業

,

豈不許行?第五

己亥中元陳健民誌於五槐茅蓬

不專列五能力許可一項者,以其他處已包括 、金剛王令 , 此即 阿闍黎灌頂 , 故此 , 別

以

求

達到學佛之最低目

標

## 論往生之最低條

按語 概之陳述 萬修不必萬去。 吾人學佛縱 。古德爲令人人 , 使 讀者得知即 余嘗有願 不能即 /念佛 身成 此最低條件 , 造 佛 , 萬 〈苟簡 , 修 亦 萬 必 論 去之願望 ,亦不易獲; 求 帶 以駁斥之, 業 往 所籠罩 生 É 今且將: [知猛省 , 林 頗 強 按 此 調 : , 請參考文 題 簡 加 功 易 , 作 用 , 結 行 果

從 方 I 常 雖 0 彼相宗學者 爲聖凡 實修反省所見 本人 八無意請<sup>4</sup> 同 居土 [, 藐視] 求讀者置 , , 亦殊 然屬 彌 易就 陀 三界以外 不 -如古德想像及宣傳之簡單; 願力,見惑太重 難 , 故對 , 非 破 相宗學者 無明 ,不足爲據 煩惱 , 如歐 , 決不能 苟 陽 0 不 惟 竟 所謂! 無等 切 生 實追究到 易者 所 0 謂 并 不 , 就 西

## 壹、十念往生

低

,

而最

可靠之條件

,

終不

敢自欺欺

。此爲本文之動機

今請將易於往生各說

0

分別討論

如次:

十念往生,凡有五說

,

?

此 成 傳記. 僅 觀 山 念 德 佛 有 , 尙 德 錄 難 , 成 如 就 毫 光等 , 何況 觀 十德 , 詳 見 , 何況 觀 無量壽: 十六 觀? 佛 淨 經 門 中 此 並 , 古 不容易 [德修

0

念 析 ` 離塵念 原屬 十念 多餘 ` 離 者有 種 種念 -種念法 ·種念 ` 離垢 法 無 念 ` 光耀 不 即 是 ,亦不必十 念、可愛樂念 : 寂 靜 念 ` 清 淨念 ` 無能障 ` 不 礙念 濁 念 0 ` 此 明 徹 種

,

,

口

此 說 亦 真念 牽強 十念者十 佛 )附會 者 , 何 過 氣 欲將 此 爲 壹 念。 白 一念略爲 耶 如 加 多也 氣能念十句 0 魺 或 , 十句 則 或百 氣能念百 旬 , 懶 句

匹 十念 者十念相 續 也 , 謂當念念 相 續 0 , 舉 其 整 藪 忇 0 此 說

 $\mathcal{I}$ 臨終十念 此 即 正 解 , 明 明 根 據 (無量壽佛經)

無多深奧理

由

0

是爲 如 說 上五 說 而 頗有 , 念佛 研究之必 德 , 則 要 太高 , 三說 , 則太牽強 , 惟最後

臨 終十 土宗 念 ,古德亦稱之爲時宗 , 易得往生之理 曲 如次 0 即 以臨終爲念佛之正當時

,

而臨終之人

放逸

輕易之態度,縱念億兆之聲,難抵臨終者之一

呼百諾矣

0

) 請緊, 一、 易 三號 亦爲正當之機。何以故?

俗諺所云:學佛 感入佛心 之及時勸 起 (1) , 則順 臨終之人 , 導 則遠勝於普通早熟之機 [溜過,心不迫切。臨終之人 , (,易生懇切殷重之心。平日念佛 正如白 年, 佛在眼前; 刃新發于砥,極其銳利 , 學佛 ,不知其幾萬萬倍矣。 兩年, `,因宿根發現 佛在天邊。其散漫 , 其一 念 或 十 念 ,但做西方資糧 , 適遇 早熟之機 明 , , 師法 出于心 ` 浮泛 , 正如 友 版

佛號 **②**臨終之人,不久即去,更無造罪之機會。普通日常念佛之人 便與惡人接近,便與罪業混合 早已染污不見,置于腦後矣 0 ,隨時隨地 杯水車薪 ,何能有濟? ,皆易隨喜邪說暴行 ), 才 下 所念

生之最低條件?此下當再推究,今請先言其次: 然吾人既已列于早熟之機 , 又未達到臨終之時 , 宜如 何方可得念佛求

## 貳、帶業往生

軍 壽 經 所謂 帶 則連五逆十 業往生 , · 息 ; 一 亦有 一者皆以念佛之力能懺除各罪 說 無量 壽經 則 除 五. 逆不能 其除者 往 牛 , , 蓋 觀 屬 無

#### 齋 • 文三集 》www.yogichen.org 肱

,

,

0

此

口

徵古事甚多

豈 平 悔 念 之後 口 佛 , , 亦坦 `妄語?|言次 凯 正 當 懺 處罰 亦 悔 認 有 M 罪 往 , 生者矣 往 , , 然並 無暇念佛 因此念佛之回憶 生 , 非 後 0 相傳僧雄俊曾還俗從軍, 五無間罪 , (即謂) 臨終亦無力提起正念;其不除者 可以帶業往生 ,且謂亦曾念佛 , 1/. 即住生西方 0 , [感應錄: 死墮地獄 , 今墮地獄 無復地獄景況 中 , , , 閻 業尙 十方諸 王詢 屠夫輩 矣 未定 其 佛 生 懺 如

定 由 有 此 業 八赦之典 口 至若定業 佛能 知 如爲不能懺 窮 , 亦 億 , 以其受報 劫 無由享受救 事 , 不 悔之定業 能 期近 讀矣 化 無緣 , 0 IF. 亦不能帶業往 元珪法! 如 佛 能 間 度無量有情 師 , 死 刑 生 執 「佛能 行, , 成 能 萬 在 度盡 法 刑 智 場 有 , , 情 不 異 能 滅 縱

湡 佛 故 . 豺 無 0 狼 勸念之理 四者 九者 無 , 復 狂 善友 軍 亂 0 失心 且標有 陣 二者 Œ 0 戦 , , 業苦纏 者 : 注 , 奄 |想難 , +忽而 臨 種 |終悪 身 成 , 0 ,臨終不得念佛 五者, 友 不遑念佛。三者 , 者 壞彼信心 或遭. , 忽墜高 水火 0 0 八者 , , 或偏! 不 者 傷壞性命 瞍 , , 飽 至 風失語,不能 善友未必相 誠 食 渦 。六者 度 , 昏 , 遇 遭 稱

再

增

現代

原子

戰

爭

特務政治等

逼害

不能念佛之因緣更多矣

帶 不能 終忘失正念。 縱 容易帶之, 如 業 令業 何 念 者 , 或懺 , , 口 心中似另有人主張我不念者!」吾人對帶業往生, 乃帶 以 蓋極 悔 如友 未盡 念佛 , 樂世界, 荷 人黃太。臨終時得佛友圍繞助念, 如 , 仍 前 此 口 臨 並非包庇罪人之所,念佛 原諒 業 終 不能 , 而 , 帶以 非 念 念 佛 往生 佛 , 則誰 以 後所造之業 。若念佛以後 帶之往生 以後所造之罪 伊尙清醒 郭 0 蓋 ? , 所造之業 以前 拙 切不要看 見 。自云: 以 , 能 , , 決 得 令 所 我 臨

### ` 往生條件

條 件 除 一最普通之「 而推究其最低者 一十念往 與 帶業往生」 已略論及外 , 請就經 中 所

無量壽佛經 載

,

其 功 而 德 作 沙 前 (1) 五者 無量壽佛經》 即 便隨 願生 者 佛 , 發無上菩提心; 安樂國 往生安樂 之三輩往生。上輩生者有五因緣: 具 此 , 因 於 緣 三者, 七 寶花 , 臨命 中 向專念無量壽佛; 終 自然化生 無量壽 , 住 佛 者, 不 與 退轉 諸 四者 捨家離 眾 , 修諸 智 欲 現

彼

厭

此

,

則爲反常顛倒

,

非至愚人,必不如此。

條件雖最低,

無人肯行之

,

低

處 好 願 順 生 亦丕 境人 0 處逆境 是否真 神 涌 願 , 妻 自 生 在 ` 0 財 顧 , 西 0 雖然牢騷 生?當其 此 方既無女 、 子、 上五 禄 、臨終,無法居留此世界,勢必願生;然在 滿 , , 幾人願生?平日家庭 腹 願生安樂國 ,又無酒家 , 心灰意懶 ,欣此厭彼 ,爲最低條件。 ,但恨命運不乖 2和睦, , 大有 細研 社會融洽 世 , 蕳 只圖求: 此 理由 條件 !,必不 平日 佛 , 欣 轉 普

懸繒燃燈 者 (2) 中 , 多少 輩生者有 , ノ修善 散花燒香; , 奉持齋戒 七因緣:一 ; , 者,發無上菩提心;二者,一向專念無量壽佛· 四者,起立塔像; 口 向 願生安樂。 此上七因緣 五者 ,飯食沙門;六者 ,亦以願生爲最

者 者 , (3), 亦 向專意乃至十念念無量壽 以 輩 願 生者有三因 生 ||爲最低條件 緣 : 0 事實· 者 , 祶 假 (使不能 ; , 者 般 作 , 平日 諸 以至誠心 功 實不願 德 , 當 , 生 願 發無上菩提 生 , 安樂 臨終雖 0 如

(1)上品 觀 無量壽: 五條件· 佛 : 甲 經》 、發三心;乙、慈心不殺;丙 之九 品往 生條 件

生有

修諸戒行;丁

之晚

矣

0

118

非最

低

,

能辦到者,亦極

少數

新大乘經;戊、修行六念。並無最低之條件。

- 最低 心不驚動;丙、深信因果;丁、不謗大乘。第四條件爲一消極條件 無有往生資糧故 (2) 上 品 中 然非最低之積極條件, 生有四條件: 甲 無可修習者故。 ` 雖不持多經,能善解義趣;乙、于第 有此消極條件 , 不必能生西 , 可稱 義
- 以不謗大乘爲最低,理由已如上述。無上道心,豈易發出? ③上品下生有三條件:甲、亦信因果;乙、不謗大乘;丙、發無上道心
- **4**中品上生者有二條件:甲、持五戒八戒;乙、不造眾惡。此二條件並
- 丙 威儀無缺 (5) 中品中 生者有三條件:甲、 0 三者皆非易事 持一 日一夜八戒;乙、持沙彌戒、具足戒
- ⑹)中品下生者有二條件:甲、孝養父母;乙、行世仁慈。 此亦不易辦

到[

団 彌 陀佛 ⑦下品上生者有二條件: (8)下品中 0 此 一最低條件即是臨終念佛 牛 者有 條件 命終時聞 甲、命終時聞 ,上文臨終十念已曾述及 彌陀之十力威德 大乘經名;乙、 0 此則必有助生大 命終時 稱 南 無

並

無最

低之條

件

即 帶 業往生之所根 (9) 下品 據 , 在第二 件 , 雖造五逆十 一帶業往生中已曾述及 惠,命終時具足十念亦得往生

0

此

善知

識在旁方

口

0

三)《維摩詰經》往生淨土八法

如 高 佛 , 所 0 利 維 作 几 功德 摩詰 ` 0 於所聞 七 經 ` , 常省己 盡 中 經 以 施之 往生淨土八法 , 渦 -生疑惑 0 , 不訟他 又心等累 0 • 短 Τ. 生 0 ` 與 , (聲聞 謙 , ` 饒 恆 益 無礙 以 -相違背 有情不望 一心求諸功 。 <u>=</u> 、於諸菩薩 0 六 報 德 ` 0 不 嫉 0 代累 他 此 , 視 供

如 云 後 各 本 說 淨 都 夢 信 , 顧 流 土宗 側 與弟中 重 , 八部鬼神眾去」 戒俱急 信 , 最低 主張 道 願 0 將 有 條 0 , 生品 仍 其魂引至 件 信 仰 , 仔細 最高 , 須 。故有信、願 而 西方極樂世 研究 願意 0 次戒急,生最穩 物 去 , 以爲 何嘗: 萴 可 而無戒、 界, 信 容易達到 往 生 參觀] 願之原 , 不 乘, 0 若有 -管行 阿彌 ?昔者袁宏 動 仍然不易 陀 爲 乘 1佛淨土 無戒 如 爲使信 何 道 , 往 0 多爲 往 此 生 並 即

堅定

必

足

出離之心

0

所

謂

**|離之心** 

並非

要出

離

身家

,

此

之最低者,必如下述:

件之最低者,下文請詳言之。

# **埤、出離心與信、願、行的關係**

真正 行 離家作處士 也 |出離;論低,則外道亦有之也。余所主張之出離心,不必出家作比丘 對願、 普通念佛人 ,但不能精進。所以必須有出離心!有出離心 對行 ,或離開維持生活之正業。但其心理,必存出離之念。其程度 , ,方能徹底 非不信 也,但不能 0 此條件不可高 圓滿 0 非不 , 미 低 願 也,但不能 , 0 論高 然後能欣彼厭 不至成佛 堅定 此 , 0 非 不能

愛功德水 於愛自己之犬馬 自己之財產 **己妻子。愛大勢至菩薩 乙親朋眷屬** ,過於愛自己飲食 必也愛阿彌陀佛 。愛彌陀佛號 。愛淨土之樓閣 。此不過舉例而已 ,過於愛自己兒女。愛西方諸上善人,過於愛自己 ,過於愛自己之名譽。**愛淨業** 。愛光明 ,過於愛自己之房屋 過於愛自己父母 ,可依此類推 ,過於愛自己之衣服 。愛觀世音菩薩 。隨時將淨土與娑婆對比 。愛淨土之蓮花 過於愛自己職業 。愛共命鳥 ,過於愛自 ,過於愛 , 過 o

**而檢查出離心** 

。必厭此而欣彼

方得往生

### 隨 時警策

畫 1增善念 (1) 嵵 ,遙隨白日下長天 '警策:每見日落, 應思念無常 0 , 思念西方。 每

征

- 提 不 解 有 何 起 強 脫 無 事 正念 掛 疾 (2)0 )睡時警 明朝還須加緊觀察:家庭 常思老親 在 睡 ,以発明晚 心 頭 而 **策**: ? 死 者 、弱子 如 有 俗語有云:「 , 睡 重要心 故應于 時 、嬌 ,又再做留戀妄想 妻 事 睡 蒔 ` , 大 應設 今晚脫 如火宅,妻子是冤家 加以警策 夏 法擺 , 皆要抛 了 腳 開 0 先 0 作 下 如 鞋 有 死 , , 如 想 不 尙 事 , 知 , 兒女是債主 留 糾 如 明 今晚 戀 纏 朝 穿不 , , 必是出 應及 死 早 0 隨 離 與 尙 0 時 1
- 分鐵 勢至等 ` 3)夢時警策: 則品 銅 0 明朝 ` 位 銀 醒 ` 金 加高 來 假 ` , 水晶 如得夢 矣 對未曾夢者 ` ,希望得與往生有關之夢。 摩尼六種 , 更應加功繫念 。不論夢見何種 0 如夢見蓮花 , 如夢見彌 總 應精 進 , 陀 , 而 求 蓮花 觀音 其 更

可

0

當思 受能遠 現在 (4)交 / 時 警 的 離 愛 策 : , 教以臨 就是將 自覺 終要決 愛不ら 來往 生之障 重 末生 以爲 一娑婆 0 往生 如 此 0 丁助緣 然 應加 而 警 爲 敷衍對 策 0 應 於 方 枕邊多多 , 不 能 不 勸 如 化 此 0

#### • 文三集 》www.yogichen.org 肱 齍

,

,

0

口

好 , 頃刻昇天又落西 (5)醒 .時警策:由於昨晚睡時警策,了 , 否則天天 如此過去 。又云: , 毫 此界猶如魚少水,微生只似燕巢檐 是無意義 知有不能往生之條件。 。古人 詩云: 須 臾入海還飛 今朝 醒 來

П

一發深省

0

浩 波 都是爲此辛苦, 粒 覓 罪業 食 米 (6), 0 , 鋤禾! 重逾 俗語又云:「今天端起 何等愉快 食時警策 , 望 ·日當午 須 |彌陀爲我加持 彌 ? 何等苦惱?古人詩云 Ш 食時 而我現在 , 若 滴禾下土, 不能報 應想 0 若閉 所食 西方極樂世 2這碗飯 答 ,不論 關 , 誰知盤中 披 者 : 毛帶角還 , , 動物 界各種 食 不知明天端不端」 诗 辛苦到頭還辛苦, 飧 ` 須 植 天廚美 知 物 粒粒皆辛苦」 施 0 , 主恩, 又須知眾生 均是傷生。 味 , 自然發現 語云: 0 凡 奔波 恩 曲 於 , 食 世枉奔 施 , 不 译 主 晩 所

吾今舉腳 然打馬 間 這 (7)出門時警策:古人詩云:「 長 0 遭 叉云: 安路 腳 , 依舊簫簫過白楊」 撒手便行無異路 無非散亂因緣 字 路 (左立右令 - 歩出東郊門 故在路上 。古人又云: 最初一 竮無 步要分明」 , 應念佛 遙望北郭墓」 好, 「如今不做輪 0 念咒 余亦有詩云: 生聚合不多時 迴夢 讀之 , 縱

頭

0

最好謝

絕

應酬

或至少減

少

部 分 ,

多多念佛

信空成· 添花 亂 乖 昔 時 (8)習賢文》 應 0 有 酬 且 謀 想 , 時警策 世 雪中送炭世 云 : 0 無百 由 應想世態炎涼,不像西方與諸上善人 請 此 應悟 年 蕳 1 不散之筵席,吾人詩云: 「石崇不享千 E 無 故古人詩云 揶揄客, 。 又<del>云</del>: 「世情每逐炎涼改,人事多因 : 先勸有錢人」 無益語言休著口 , 。又云: 口口 , 年富 處之樂 錦 , 沿

知 不能警策者 最後歸宿是西 (9)逆緣時警策: 亦當歡喜 平 -兩滿休 , 是順緣多 |方極樂世 0 拙 所謂逆緣時者 (讚頌集) 逆緣少之故 |界,故娑婆逆緣 , 內 大概病障或魔障及不如 , 。古人 有 〈讚魔頌 ,就是往生 八詩云: , 與其 西方之順緣 可 以參 意 事九 事 0 0 縱 如夢 吾 0 死 般 緣

0

滿 鬢霜 當 云: 意者 知 ! (10)身後碑銘空自好,眼前傀儡爲誰忙?黃金不是千年 順緣時警策:譬如 同 古人詩云:「在世更無清淨日, 居善友應懷我 紅塵大 、廈千年計 ,財富積聚,有好房屋、美譽、名利 已築浮圖欠合尖」 , 白骨荒郊 臨終那有出離時 土
址 0 凡百順緣 0 如是思及 ? 業 嵵 全球 場空歡喜 念及好友時 , , 紅 應想古人 塵能 , 無 催 無 口 兩

鴶 0 警 古 策 詩 應 想 口 天 憐 世 生 悪痴 , 只 此 , 不 個 及花間智慧禽 我 , 發生許 0 П 以 糾 證 明 0

休 朝 忙 . 怔 晩 , 應向 有 如 Ħ. 1方想念 馬 分屍 0 古 分詩云 : , 虚與委蛇爲是 舉世都從忙裏老 , 誰 行向 前

治 好 如 念 閉 佛 短 期關 是故 修 , , 時 平 聲 時 聲 警 0 好好 古 策 柏 連 西 反省, 應想 詩 , 針針 云 到 発令 「 對此 天到 Í 萬 事 , 世界 閒 了 晩 刻 則 刻 知 , 修 提 猶 只 此 , 撕 墮 忙 甑 短 則 且 時 , 丢 間 讀 百 , 拙 年 , 死 著文集 値得 唯 則 此 徐!」 寶貴 叮 書 , 所 紳 , 將 沭 熟溜 門 0 自 關 應 病 耙

## 伍 • 臨 終業力現前與最低條件出離心之關係

念 業 念 初 而帶 佛 應 有 , 頝 但 知 面 與 平 云 業 所 業 淨 者 談 生 所作. 十念往: 當 業 , 諸業於 然重 是帶念 配 之業 合 生 在 , 淨 生 佛 及 不 , 常業 以前 死 作 重 者 邪 , **先報** 之業 業 隨重 往 而 生 , 所 沂 , 0 , 輕者 故臨 作 串 在 習 111 皆 側 間 後 終的 重 正 , 業 命 報 隨 臨 矣 先 業 終 īF. 0 業 作 力 如 0 所 有 其 如 , 0 Ĥ 中 是値 謂 無 同 出 時 離 , 得 念 離 加 心 即 前 研 心 前 究 出 , 是臨 離 成 , 0 只 他 信 ^ 所 俱 団 舍 作 0

0

故 論

對

好

謂 念 先 念 [][ 后 時 陀 如 兩 <del>#</del> 佛 報 報 臨 有增 佛 少 接 重 佛 , 福 沂 改 在 分 有 終 , , 後 先後 減 開 念 臨終之 離 後 離 德 增 重 決 , 之業 佛後 因 爲 業 素 出 心 0 , 能 館 , 者 苟 緣 侍 . 緣 如 輕 冊 , 以 念 無持扇之 女扇 業 救 以 否 時 輕 間 , , 0 , 帶 何業作先 後 佛 有  $\overline{?}$ 先 車 , , 改 將 已將家 出 業 報 墜 如 報 則 薪 以 前 後 離 往 無 面 有 分 此 求 忇 非 生 媵 作 者 心 增 助 鬚 , 0 則 多 業 不能 屬 , 者 而 念 如 業 , 頭 , 論 報 訓 緣 生 其 往 所 的 未 , 何 , , 如原 先 則念佛以後作 來墜扇之恨 又常 所作 得 說 遠 練 牛 有 厭 0 , 提出 良好 近 出 本 瞋 最 則所帶之業 離 不 此 來是不 作業 Ż 離 來 恨 難 者 有 0 事 少 (業 梁武 |浄業| 先 少 , 1/1 , 0 更可憐,吾人 能 部 者 死 報 , 芷 遠近 不論先報後 ? 所 習串 份 助 帝 後 近 故 如 業開葷館 伦 業 做 業皆淨, 念 淨 其 ,是帶念佛 信 ` 矣 好 以 后 蟒 相 業 信 , , 完全 爲 等 後 事 切 與 稀 , 0 , 善業 假 爲惡業 此 雙雙信 報 冊 微 0 (念佛 , , 先報 報 者 則 間 如 如 溒 , , 多殺生 業 靠 以前之業 增減 的 業 其 不 , 視 , 皆有 無出 是正 佛 此 仍 增 增 所 相 111 都是作業在 0 . 往 所 等 淺 口 大 ` , 帶之往 緣 緣 緣 謂 離 念 信 間 薄 後 , 業 題 心 來念佛 佛 如 遠 , 亦 0 0 , 總之 沂 是 而 故 半 則 以 相 如 。且常 , , 曾 諦 世 臨 生 郗 俗 不 斤 帶 作

#### • 文三集 》www.yogichen.org 肱齋

長 續 往 邪 牛 業 0 足 , , 踏 誤 樣 兩 解 條 口 口 帶 船 以 念 往 , 以 佛 牛 此 以 願 後 爲 之業 往 不 生資! 完 全 0 糧 , 不 願 , 是正 決 西方 不 口 願 , 靠 極 , 樂 0 故 願 應好 善 作 //\ , 好 好 反省 事 願 Ü 間 以 , 常常 爲 , 富 口 貴 帶

### 陸 ` 臨終之順逆兩緣

,

主要是如

何

具足出離

教 中 如 -分別將臨終順 臨 伺 普通 終 減 少逆 , 儒家 編 緣 有 阻 觀念 臨 逆二 認終須知知 礙 生 , 一縁詳 西 只 等 須 當認 述,始知最低條件亦不易得。 類 有 書 子 清 孫易 , 楚 平 簀在旁 鴚 應 學習 , 便 算 , 壽終正 且. 一教訓子孫 如 何 , 增加 完 如 成 何 濵 **修**緣助念 助  $\overline{\mathcal{H}}$ 念 0 此

如 何 增 加 臨終順 緣

,

旦臨終 (1) (2)羊日 有 [多多勸 明 , 便得 師 益 明師益 入念佛 友 , 平日往 '。當 友前來助念 知今日勸得多一人念佛 來 , 勉勵訓 ·導 ; 或遷居淨土 , 臨 烹 終 便多 寺 廟附近 助 安 念

使

今 次 勸 僕 勸 媵 ||得多人 次 /念佛 勸 鄰 居 臨 , 終便得多人助念。 次勸 閭 閻 0 今日生在念佛群眾之中 先且 ||從自己妻子勸 起 明 , 日死得念佛 次勸 覓 女

看

次

,

臨終多得

助

0

**3)**遀寺由叚到寺廟中群眾之助,因果決不爽矣

悲 廟 展 晩 覽 如 口 望見 會 几 71 隨 彌 ` 佛 時 看 陀 抽  $\Xi$ 博 佛 於 暇 物館 夢 ` , 中 到 看 不能 寺 , ` 臨 廟 雄 感應 看 寶 動 終則必見佛來 ,承事香燈 物 殿 ? 平日 園 ` 看 , 有 看 四 何利益 羅 電 漢堂 影 接 瞻 引 ` 仰 看 ? , 0 彌 誠 跑 譬 不 陀 心 如 馬 如 0 誠 省 交 當 ` 友 意 卻 看 知 打 此 , , 等 刻 球 互. 時 相 心 ` 間 刻 看 往 骨 來 馬 , 專心 戲 , , 豈 今日 專 廟 去 有 ` 寺 多 慈

眾 念 緣 伟 中 ? 佛 , 0 自必全 林度 多公共 亦 如 (4)北 此 有 修密宗者 隨 鬼眾 方 聞 時 , 醴 無量 則 墳 法 抽 皆來助念 切 十方三 思報 場 暇 , 諸 諸 明 到 , , 佛 佛 更 祖 兼  $\exists$ , 非 崇 所 ||| 鬼 修 , 悉皆 諸 億 眾 日 頗 墳 正 以 佛 兆 7 墓 瓦 如 稱 菩 多 知 口 ` 0 某某 [薩常見此 身 結彼 數 華 讚 . [] 乘 僑 0 彌 是 鬼緣 泇 臨 臨 Ш 陀 本 以 終 終 莊 佛經 于今日 師 平 助 ` , 各教 亦 ` 往 , 常念 能 [應走訪] 生 必 趕 于五濁惡世 公 ! , 來 共 此 公共 墓 助 得 同 念 佛緣 ` 地 下方、 常 墳 墳 0 , 今 場 護 場 焚 說  $\dot{\exists}$ 臨 香 此 , 東方 , 多結念 吾人 供花 何 是 終 , 1 0 當 以 切 神 南 佛 冊 其 萬 鬼 遶 方 鬼 身 大

正

吾今助畜類 死 親 庭 口 , 如 如 , 茈 爲 赴 絕 物 , 無知識 以 彼 對 死 || 或已 往 ||戒殺 , 先代念 , 殺 信 鴨 , 死 , , 佛 略 佛 不 , ` 者,則入其家助念; 必助吾人以 亦 有 知 皈 餘錢 魚等 報 知 依 效 生前曾聞佛 , 也 次多念佛 , , 即宜多多買魚 如 0 高 品 門之家 能勸 號于 ,此亦因果之報,絲毫不昧 , 祝 阻 此 其 , , 信 亦當 鬼 生 ` 佛者 則 龜 窺 , 其室者, 死後 長壽念佛 ` 助 鱉、 念 則 必 遙爲 , 念佛 鴿 祈 蓋 禱 , ` 念 一次 鳥等放生 號 死 往 助 則 牛 助 0 也 護 帶 此 凡 0 力 業 平 見 往 0 0

如 何 減少 臨 終逆緣

事 總 戲 発除之 事 淫 口 亦多, 省 會 (1) ` 紙 正業 上文已 箾 ` 跳 煙 7、大麻 電 間 舞 ` 提出最低條件爲出 影 正 以 廳 較之古時 念 食 ` , 佛 電 , 鴉片 切無關 視 簡單 省 所 ` 生活 、毒丸 節 EE 謂 生計 牛、 金 財 錢 , ` 離 酒 EE 以 色 並不必過于刻薄。 , 供 罪業 雞 ` 吧 , 名、食 佛 、賽馬、賽 雖 、歌女、麻將 地帶, 非全然主張出家庭 ` 各種惡習慣 謝 睡 E 五欲 飽 絕惡 然而近代文明進化 ` 、圍棋 花街 友 , 增 **発**除 加甚 ` , 柳 應終身禁絕 茶樓 住岩穴, 多 巷、淫 惡緣 , 酒家 口 趸 對于 , 中 П

既

夜 淫

精

交善友

以結

善緣

則

臨

終惟

有

善友

來助

必

無惡友

來

擾

又可

家

且

說

,

口口

塵

圳

藏

菩薩

常

說

我

不

地獄

誰

獄

如

君

所

豈 和

非光

7[\

乘

Ė

利

耶

?

此

種

說法

,

·自量

,

是狂

禪

和地

頭

滑

(3) 有

等

,以爲菩薩

,

當

|度累

生

|;佛法在

冊

間

,

不

離

₩

間

覺

,

策 紛 先 牛 窮 寧 信 隨 再 其妻子勉強 功 基督 其 日 將 [译 未 德 争 留 可 將亡 已起 死 死 家財分開 在 (2), 之佛 齋 在岩穴 信 ή'n , 亦 」必有終 中 仰 僧 曾 乍 教 拖 無 此 , ` 提 徒 供 種 , 妨 如 障 , 是彼本 佛 到 教堂 情 令兒女各自成家 害 , 不 , 0 不 終此 況之下 對于妻子兒女 山 立寺 ; 每 聽 口 不意老後,八十 , 聽 日 強迫受洗 人完全孤立 |睡前| 其妻子, 擺 身 , ` 何 建塔 必 佈 處 難 , 死 ; 往 死 , , , 另信他教 , 信佛 臨終 其後臨終 生 如 , 何事罣在心胸 死在 安閑 餘歲 -分熱心 不能說 0 猶憶香 , 對彼 野草碧岩中 0 , , 行動 拙詩 致 服 , , 如不能說 念佛 不得 妻子, 然其妻信基 港某老居 大 遺 **深**便 , 三念: 產 , 最 爭鬥 不 , 服 \厂 神志· 加 好 0 依 早日 勸 如 儿 , , 起 應 導 此 教 亦 平 IE. 節 0 而 法 尙 分家 臨終必得 此 昏 , , 分家 法 未冷 則 | 曾作 以爲 兒 , 居然 理 女 依窮 獨 , 輩 富 口 任 各 處 警 被 彼 種 往 亦

耶 種 西 陀 和 龃 足 向 不 現前 前 命 劕 光 ? 眾 跟 神 終生 變 彌 日 放 汝 是 是 難 , 陀 塵 塵 逸 , 何 , 然後 志士 地 地 笑 必 那 散  $\mathbb{H}$ 0 0 獄  $\widehat{\boxminus}$ 獄 汝 ? 剣 吾 再 地 乘 拒 當 , 談 有 , , 0 唯 當 願 得 絕 下 如 知 瘋 是受苦 往 先且 發菩 隨 品 此 牛 和 狂 法 來 兀 地 光 跳 下 不 地獄 生之最 藏 到 癴 提 , 日 躍 離 ,何能 自謂 菩薩 敝 地 塵 # 心 , ` 間 或 沈 , , 餓 受 [][ 以 平 低 並 醉 覺 , 度生?地藏菩薩曾歷多劫 鬼 常 訓 牛 條 早 菲 惡 度 , 、畜生三惡道中 作 聚 練 念 在 件 有自 百 佛 矣 流 是 生 地 , 獄 合污 性 狂 說 具足三 , 0 但 昔有 嫖 然 彌 佛 , 求 以 陀 爛 法 不 0 摩 渡 生 要 賭 不 口 , 蒙 志 離 地 唯 阻 地 , , 是覺耶 充 獄 生 心 最 冊 無有障 , 及 高 間 菩薩 淨 , , , 以度累 結 洣 願 切度 果臨 以 摩 ? , 0 , 身 礙 是迷 念 早 地 當 , , 命 境 生需 佛 生 E 知 汝 修成 如 證得 界 郭 終 功 願 , 不願 ? 是 世 要之 時 德 菩 度 方 足之 蕳 生

心

中 間 (4)所 功 當 行 有 過 知 者 不 可妄誇 牛 , 中 平  $\exists$ 念 本 話 佛 牛 中 尙 Ħ. 雜 切 妄 債 想 散 亂 冤 ` 昏 魔 沈 掉 鬼 舉 妖 孽 死 時 各 孤 種 湋 野

當

,

證

得

空

性

無

我

,

故

能

獄

利

0

言

次

,

75

攜志士往生

西方。

當.

知

心

口

發

,

而

行

不

口

不

檢

0

文殊之劍

,

口

以交

有德之士

,

不

口

交無力之

嬰

應

牛 彌 迴

捉 受 鬼 加 衛 Ŧ. 徒 元 家殺 在 害 滅 得 厞 兵 祀 , , ` 勒 及 毀 特 大 祖 各 佛 魑 每 0 各 莂 此 共產黨員 贖 是 jį. 地 法 鮇 , 暴行 祭 剷 種 以 切 詩 所 中 , 不 , ` 村殺 放 在 闵 然尙 機 央 死 魍 地 口 , 火 亦完 對 果法 獄 隨 皮 難 毛 隨 脼 , 燒村 匪 對 喜 前 喜  $\overline{\mathcal{H}}$ , ` , 一嶽之 全 挖 儒道 民 龍 如 邪 毛 來 而 , 匪之 清 劉 斷 墳 鄕 說暴行之下, 紂 叉  $\overline{\mathcal{H}}$ ,又是一 所殺者爲一重冤魂;其後殺土豪、富農 ?祭祝 既 絕 殺 略 算 少  $\pm$ ` 鬼 奇 部 剖比干心 邪 有 不 , , , 卒 使 說 數 ` 信 一重冤魂; 影子行 無法 數 或 并 林 仰 神 Ш ` 穀 死 年 千 未 明 神 彪 ` , 有幾重 武 還 所 年之舊鬼 並. 開 主 , , , , ` 菲 是第 報 陳 大 銷 護 死去之生 ` 廟之 其後殺麻雀 地 毅 一人受 此 獄 愛 顛 0 等 冤魂隨之:第 故 惟 几 倒 吏 (邪見甚 黑白 年 车 有 又 , , 亦 **爱魂** 害; 切神 必 祭 是第五極惡之厲 物無數, 日 向其隨喜之人 應 不 切 , , 各寺廟之供 毛 翻 明 , 安寧;各家 重 斷  $\mathcal{T}$ 、老鼠、 重 最後又殺 匪 轉 , 絕 可 , 皆 是三 暴行 :善惡 冤 洗 知 魂 重 平 不 切 臭蟲 所 重 民 Ш 安 更多 , , ,乃至三反 位 其 當 殺 鬼 滋 奉 年 冤 手 魂 擾 冤 年 、 蒼 , , 0 0 ` 全 切宗 故 魂 創 匪 海 七 武 月 隨 蠅 全 以 怪 中 時

故 故 勸 當 生前 其臨 忇 終 , 宜 必 早 · 隔 全 醴 絕 共 來 匪 擾 餘 0 孽 , 則 冤 易 魂 牛 , 石 尙 Ħ. 0 難 此 點 受 少 /人警覺 得 此 五. , 重 余不得不 決 不 往 在 牛 此

# 柒、往生瑞相最低條件之推究

湀 光 者 臨 如 冷 平 中 滿 在 , 0 , , 時常 必能 花 最高 纔 作 時 來 室 腦 頂 有 有 來 渦 最低 外道 無常 往 在 者 統 預 所 0 , 生 夢 多 如 知 沭 , 把握 中 者  $\equiv$ 亦 時 屬 0 , 聖 能 最 他 最 , 有 至 生 , 是觀音 同 天 夢 普 低 厭 , 0 如學佛多年,無此瑞 送 故 此 西 在 通 條 , ]方境界 蓮 者 病 五. 故 欣 亦 件 才 花 單 是 彼 不 即 未 來 獨 西 是 可 可 異常 方三 最 靠 在 死 ,及西方蓮 , 也 夢 而 0 可 一聖現前 神志 中 靠 堅定 可 來 頂 條 清 靠 門 件 0 相 [貝 花 瑞 後 預 由 醒 , 0 應常 大 此 知 冷 往 此 時 香 , 密宗念咒的 滿室 則 外 來 即 時 生 口 然不 傳記 至: 在夢 此 道 口 知 , 最 生天 靠 , 等者 外 中, 中考察蓮 低 最 外 條 道 定 亦坐 條 低 件 道 亦有 件自 條 亦 是 我 , , 亦有此瑞相 是三 然此 有之 蓮 生 曾 件是夢 花 花 西 指 是 0 易 聖 情 亦 導 0 , 0 見觀 形 得 口口 有 几 能 此 黄 如 時 最 種 梅 在 低

相

續

發生力量

0

就 應 有 頂 隨 亦不 詩策 腫 可靠;詳見拙著 發出 血 羅心 ` 插草外三 , 直 至 相 取 〈遷識證量論 得夢 , 而 中瑞! 無基本智氣 相 , 方 載在 叮 智 放 《曲肱齋叢書文初集》 脈 心 0 智點 至於密宗頗 ` 智尊四事 亙 , 之成 如 中

## 捌、結歸要言者

現在同學中有四種與此最低條件不合者:

世 事 糾 纏異常深厚 , 不 ·易發起出離心 如 偶有出離心 , 但

重 而論 修時短促 當然不能往 。常為世事 生 o 忙碌 ,每天常課 , 佔時! 很短 以臨終業

學英文 是增 劃 , 無非消 縁少 、藏文等 磨光陰與精力, 精力分散 , 減損緣多 , 無常 0 , ιĽ. 有些學密 對往生亦無把握 不充足 不能把精力集中。 , ` 出離 學禪 1 , 廣 不完全 學多聞 因此 0 , 常有很多新 0 照業力增減 又研習世 間 希望 因緣 技 巧 ` 而 新 論 , 如

娑婆世界之 四 切 因緣 雜 齓 , 皆收集之,因此工夫不能純 將 佛 教 ` 道教 印度 教 等 可 以將身體保留 在 此

本

牛

0

Ħ 沭 几 後有 種 緣 佛 大 接引, , 產 生三 信 種 生前有 結 果 , 佛監 是 視 不 信 ` 不 願 •

0

根 生 願 牛 中 佛 起 望 哭 去 , 向 出 他 , (2) , 都是不 蓮 離 佛 願 必 伯 邦 .願 往 心 , 化 死 願 , 所答之 草死 詩 願 願 往 往生 已嫌遲 便得 生 0 源 便 , , 不 1;小小 以爲 是 故 那堪五欲更多者, 願隨時準備往生 如 另案辦理」 信 以娑婆世界 蓮花 ` 願 開 ` 行 ,永超生 與極 具足矣 , 。因憶古人詩云: 不 管取輪迴 樂世 是 死 0 荷 界對比 常常 窟 仔細 相 無已 續之 0 觀 考 假 時 願 照 察 如 問 0 , , 0 更就今日 他願 嚴 並 叉云: 格 不能 常 說 條 經常 願 朝 來 件 與 往

品 品 者 低 至 條 中 , 萬念 牛 對世法 件 生 (3)|善覺: 賣 但 行簡 覺 合 , 地 地 時 , , 易放逸之行 則逐步 時 缺乏出離 , 下品 決 願 白白 擺 往 生 生真 心故 生. 脫 離 , 不 ; , 垢 處 對往生法 覺 夫最. 地 處 地 事精; 預 上品 中品 低云云 防 純 難 , 山 則 生 之行 節 , 無 無漏 由 節 垢 0 下品 推 屬 如 地, 地 進 基 此 下 礎 0 決 直 父定不能 中 生樂門地 , 非 乩  $\Box$ 75 是 品 至 生 止 往 境 明 , 生 生 推 直 0 , 深 地 進 , + 爲 色 阻 願 與 地 念 中

頁[

覺

矣

然從

此

九

品品

視

礎

則

無

밆

口

以脫離

此

最

低

條

件

願

以供參考

0

與讀者,早日築此基礎, 無負阿彌陀佛四十八願之厚望,則幸甚矣

鈺堂按:本文中使用「帶業往生」 實為其佛學研究明辨之抉擇 主此辭應改為 中問題及流弊 「消業往生」 ,而沿襲流行的說法 而盛弘新說 故爾不同 。此非作者言論自相矛盾 ,因當時陳上師尚未細研此 九八二年查經之後 故誌之於此 , 他 力

136

# 布施之接受與支用態度

寄生蟲 Ż 成 )態度. 持 此篇 放 , 無疑 棄 如 而 職 何 , 或有利于日後隨我 ? 感得 業 , 其必 實爲 , 不 下決 類 事 般出 同 牛 心甘受此 情 產 離專修之士 Ü , 專 而 而作寄生蟲者焉 有 1/1 種 修 願 佽 輕 持 賤 , 助 所 者 其 亦無 必 牛 0 知 其 庸諱 者 所 以社 0 大 0 , 會學眼 惟其 全在 就 本人歷年存心 接 諸 受并支 光 佛 嘿佑 視 Ź 用 , , 處 布 必 施

有意邀余 如 糊 閉關岩穴 轉 有戚 本 第 , 大姚 爲上 曾 以 , 寄 H 有 友 、出離後, 策也。 我岩 陳 事 詩 。到家後 大 可 [第二次世界大戰,曾夢色卡上師預告回 依 記之 , 自宋 中 苟 止 敝 余 0 0 必有決心效法密勒祖師餐麻度日 陳德 當時 內以外護心切,亦辭去女中聘書。 以 余即閉關天龍岩 無出離決 ,果才一、二日 來 輔 瀕 陳分家,可以通婚。彼三善士 於凍餓 陳德茂 心 , 鮮有 線 , ` 敝縣: 年 陳 不爲飢 急輝 0 , 遷 淪 敝 寒 陷 獻花岩又一 ,皆內子潁 縣 而 縣 , 余領家人 放 政 , 棄學佛 府 家,牽 不顧 有戚朋爲之捐米谷 7,及縣 年 有無善人 領家人逃 陳家之叔輩 , 皆不學佛 , 逃至 遷就 1/ 拙 著 中 東鄉 俗 學 伙 短笛 , 助 0

寺 謂 禮 助 伙 讚 多 食等: 信心 赴 余 4 拜 而 , , 省 嗣 付 第 而 毀 有 整腿 第 餐 0 而 施 以 曹 會 居 他 悟 以 謝 麻 , 有 芝曰 出 開 世 酥 , , , , ` 竟 皆 實 願 出 離 法 汝 乾 油 0 宜 有 超 事 離 後 余 師 亦 應 : 脯 頂 離 , (禮恭) 吃 出 偶 漢 後 在 破 後 更 , ` 有 大 常 余間 至 絕對 首 陳 筐 西 壞 不 , , /幸事; 財富之同學 新 忇 接 謝 不 價 康 濟 全仗三 ` 0 殊出 惟 居 博 鮮 耗 接 酥 而 , 0 方者, 憶 彼 受法 口 留 支付之 費 油 ` , 然亦大憾 張澄基 能 較 始 染指于 余初到 僧 乎我所 亦 數 久之木 則報 漢人 加 拒 寶 斤 蓋指 公 被 0 , 亦可 余初 僧 他 貢 忇 物 布 兩 意 告 , 噶 幫 吃及僧寶 寶 雅 居 料 德 , 施 而 , 表示需要布施之意 , 布 已多 雪 鄉 格 Ħ 恭 寺 得 忇 , 何 謂 此 當 謝 施 Ш 貢 ! 縣 相 , 蒙事 , 未能 點 噶 向 距 勉 政 以 , , 之居· Ħ. 寺 閉 彼 其 若 府 爲 大 辭 如 等 在 鰯 供 口 此 寶法王 , , 其所 , 及 法王 凍 爲 派 壤 養 百 或 也 德 餓 知 詢 誰 耶 丙次 致 也 願 ],自當痛 (來寺 堅 線 格之 ? ? 凍 , 0 , 便 , 俗 則 彼 助 欲 賜 知 日 餓 以 此 0 全 曾受我 所 學 法 申斥; 以  $\prod$ 布 , 0 效法密祖 如 活 一蒙澄基 瀬寺 余 評 資 施 故 沿門乞食 戒之 古 乃 用 囊 對 和 曾 , 糌 尙 繼 罷 費 僧 不 到 布 , 對具 以 兄 所 願 剘 施 粑 寶 吃 , , 耳 離 甚

忇 行 比 於 而 , f: 非 如 經 圖 是 招 IE 布 , 當 出 我 施 |凍餓 0 矣 佛 得 如 0 施 孟 線 是 外 子 , , 周 閉 , 則不 游 關 勤 行 列 修持 -應對 或 , , 餽 任 · 爲施 暇 贈 何人有所表示 沿門乞食 以 贐 口 , 向 或受或 , 紫 此 , 蓋 施 不受 種 主亦非 此 表 , 種 示 其 過 全無利 份表示 例 則 屬 可 爲 沿 益 例 師 忇 則 而

票 財 直 渦 再 毫 或 爲 無 動 萬 金 在 , 寄 張 成就 紛 此 能 間 彼 其 第 等自 羅 E 紛 供 外 種 布 几 寄 間 張 酥 財 施 布 , , ` 放 物 張 款 修 施 油 不 手 蒙 燈 钔 接 行 受 , 當 濟 如 供 中 布 有 凍 0 是夜 、為榮 者甚 僧 餓 趙 萬 施 韋 拒 也 陀 絕 後 恆 , , , |老 從 各 夢 尙 菩 多 否 耀 , 0 寺 余 韋 ? 不 未 未 薩 , , 大 陀 黃 共 報 像 超 希 以 而 ]菩薩 款 萬 將 渦 蘅 效 此 昌 0 多餘 我 否 秋 寄 大 出 數 布 , 家 訓 頂 所 離 施 何 , 0 黄 浩 Ż 禮 敢 需 何 , 不 然有 遠 款 韋 以 要 家 再 , 謨 受? 陀 故 并 中 泥 , 0 塔 大 菩 ? 等 既 不 而 憶 張 無 作 財 仴 薩 需 每 望 昔 澄 貯 俗 佛 在 要 而 次 , 以 基等 款 貪 蓄 汝 謝 余 稱 事 助 手 弟 之 圖 到 在 察 0 施 除 子修  $\vdash$ 前 道 功 居 察 , 、幫寺 能 糧 繪 : 數 德 證 亦 作 與 童 , 子高 成 弟 則 祈 萬 諸 余 古 , , 各省 得 就 知 善 子 即 屬 禱 , 事 悉 Z 不 夢 多 刻 利 , 得 餘 後 尊 請 德 日 益 0 , 勝 勿 鈔 學 ,

| 放      | ζ                | 火      | 造佛     | 善  |  |
|--------|------------------|--------|--------|----|--|
| 生      |                  | 供      | 相      | 事  |  |
| Ī      | 并<br>前<br>十<br>萬 | 百餘次    | 近萬尊    | 數量 |  |
| 施主無病長生 |                  | 施主消災延壽 | 施主罪淨福增 | 回  |  |

內子亦不時閉 若計其數在衣食必要之上者,即函敝內爲施主放生求壽,爲施主繡佛求福 繡 有多餘布施 功感應記中。至若本人 ,多行善事 短期關 , 爲施主祈禱 ,可列表於次,以兗細述。 ,在印度北天竺閉關,今已十五年,尙未結束 切吉祥,其事略見吾妻陳勷遒女居

| 寫作  | 修法          |
|-----|-------------|
| *   | *********** |
| 半小時 | 十二小時        |

寫作時間與修法時間比較表: 時 座 間 次 五至七 晨 座 上午二座 八半至十 下午二座 至五 七至八 晚 間 中 至三 夜

估時間,與正常佛課時間之比較如何?則可從下列二表見之:· 至若關中功課 ,內容如何,不必詳述。其精進時間如何?著書回信所

141

0

以

博虚名

,

耗

費

施

金者

可

比

後世

自有定評

也

,

,

,

,

作

鈔

孟 界各著名佛學社 謝 本 多 渞 買 糧 , 0 生活 一代居 譚玉 李世華 之賜 馮公夏 其內容皆 其 屰 0 衡 轉 費 例 當 居 作 用 補 同 ` 如 ` 屬 余瑤娟等 施 捐 钔 雖 香 沭 者 佛 港 剛 所 印 書 簡 ` 李世 法 昌 巽 捐 單 書 本 著 , 0 不 亦已 居 居 館 華 作 而 , , 違 孟 香 故 出 居 0 合捐 聖 ]具足 港 買 前 郵 版 , 亦捐 費 教 花 後 居 , ` 甚 量 費 加 出 , 惟 助 用 本 聞 城 書 屢 之 對 턥 而 風 , , , ` 有 亦 書 隨 噶 種 施 及 類 0 累數 倫 閉 皆推 中 獨 讀 喜 主 0 者 到 皆 捐 埠 其 器 , 中 無有 處 ÉI. 助 助 可 不 處 用 者 除 有 0 非 居 修 法 加 加 , , 行之 編 分文 非 供 欲 城 城 有 吳昆 蓮 賣品 同 粱 全力支 , 輯 深引 捐 社 燮 玥 , 桂 成 黄 老 印 而 , 持 而 語 得 香 居 爲 家 , 妹 分贈 本 궤 歉 爲 前 ١ 居 獨 外 余 印 徒 後 0 每

財 增廣 第五 , ` 使行 切忌 列 各事 得 龍 擁 護 , 大悲事業因緣不 由 爲 , 自 然結

得 存 放 (1) 存放銀行 ? · 第 銀行 第 有 時 凍結 應立 , 即 則 爲施 能 如時 作 善事 提出 0 早種 第三、銀行 早 穫 , 遲 亦 種 有 漽 倒 穫 閉 , 何

[[]

誰

負賠償之責?

全 捐

,

餘

請

以

書

贈

種

-與我談

及

,

我

亦樂于自得

,

不與某談及此

事

0

(2)存 應 湋 放 施 商 家 本 牛 0 第二 第 ` 不不 應 理 牛 由 意 如 , (1)施 主不自生息 , 希 昌 早作善事

余對 款 本 屯 第 得 0 (3)汝 時余 几 0 赤 其後茶由某收售 價之茶若 應 -通世故 如 (1 君子當愛人以 在木雅寺貢 經營生意 こ 之 信 包 , 師 **画賤賣貴** , , ,余仍得原有布施之金額 德 既 不 處 ` = • 晤 知 , 彼 以告我 不當愛人 銀錢艱貴 由 憶昔張居士在 西昌回木雅 第 , 我 八以財, ,汝若不願 一、非 /感謝 汝如 其布 出 , 西昌 道 離人當作 0 (轉贈某) 施 經 , |傳法 余朝德格, 打箭 吾將轉贈 , 然 , 喇嘛 所得 之 不 鑪 事 贊 省 會 成 某 。 第二 供 道經某處 弟 喇 屯 , 即 古 嘛 茶 以 轉 ` 0 安 贈 彼 此 0

鴉片 於此 爲 知 或 數 類三 甚 第六 大 傳于十,十 ` 莎 ; 此 一致意 **麵等** 每 ` 或 月 布 施 , |博 既受其 識 財 施 0 于百 蓋客 源 韓 主名單 柳 , , 苟 居 施 百傳于千,輾轉相 爲 不 儿 , , 豈能不! -清淨 數 爲 則多; 拜 ` 印 , 如彼 ·分其罪業 三十五佛 度 財 , (源清) 爲時 商 助 懺 淨 甚 , , 豈能 強否 而 何 致妨害修證之進步耶 , ĬĮ. 至少 諸 無欺?或違法 本 施 **介?此** 主多屬 無 次 神 中或爲 自 甚或多次 通 經營 動 何 捐 烈熟友 能 ? 余 助 , 全 如

能 受 天 龍 物 **EIJ** 當 佛 詠 拜 金 分 本 殘 龍 錢 足 燈 剛 施 僔 度 玲 , 食 諸 非 鳥 以 或 教 壇 女 , ` 之護 懺之 受之 即 相 我 鬼 賓 廁 鴉 ` 客 施 恐 圓 , 神 口 , ` , 必先 分人 我 鳥 法 主 教 光 頗 不 , , , 神器 或 能 雀 臿 事 嘗 亦 並 下 閃 ħП 務 ` 行 供 佛 罪 接 分 多 施 耀 城 求 不 ` 業 矣 野 拙 教 僔 清 肚 布 陳 , , 曼達盤 大 犬 此 旃 浬 淨 切 此 布 火 , 0 , , 餓 第 護 嘉 凡 悉 爲 求 Ż [][ 施 使 ` 鷩 世, 我 鬼 野 癴 餚 憑 知 口口 老 兆 泿 本 几 , 此第 窗 貓 次之 悉見之 羨 曾 受 而 , , 先星 索錢 報 此 分 因受不 此第三 萬 , , 0 第 供供 此 冒 此 此 如 , 供 第 也 而 是 供 六 養 即 一次供養也。 故 其 0 著 與之, 次 供 壇 憶 布 養 淨 Ŧi. 忇 0 器 文之施 及從曼達盤 供 施 次 養 者 昔 施 忇 , 房 0 然後 者 供 也 孟 養 餘 忇 , , 此 當 其 分 忇 養 而 0 0 乃置· 然余 自 第二次之供 諸 也 用 余 施 致 0 , 壇 後 心之誠 用;當自 如 拜 鴉 墮 主 , 0 之月台上 必故 物之微 落 中 猶 譚 而 是 懺 ` -供境 諸 取 余 受 用 不 輾 次 , 意 報 諸 轉 既 出 敢 瑤 鳥 , 留 用 養 雖 者 佛 供 化 以 彼 娟 , ` 祖 任 也 能 諸 成 等 施 存 忇 ` 大 |何宗教 能 眾 諸 糞 敢 懺 小 0 佛 , 其 門 觀 及 令 所 分 獨 悔 궤 , , ` 得佳 諸 邀 供 想 或 或 外 菩薩 賞 , 諸 受 穢 以 體 購 貓 無 忇 , 以 跡 施 內 食 分 兆

證 耶 而 大 , 果之微 則 凡 有 關 , 豈 施 有絲 供 , 皆爲 毫 報者哉? 有 緣 , 皆 得 使 本 分 其 功德 因 積 也 善最多 0 此豈非行 , 福 慧 員 滿 應有之希 , 得 早 成

其數 潘爲余之施主, 外 牴 而 重 |慶潘昌猷居士,爲籌款 違 觸 , 富 師 他 , 時 第 命 , 行 面 , 居我之先 0 ` 寄 而 潘得 設 當 師 使 有善報也。 **!**書後 施 曾許去德格時 如 千 何自 主 0 , 請 , 亦 處 以 一面寄余三千。此固 不 一千,以爲蓮師新殿供酥油燈之基金, 事例證明: 耶 , 以此千元捐 ? 而 Ë : ,當陸續接濟,余不敢以私事, 其 款 供師 有 昔 限 旧余在· 師 爲 ,當其 先 者 [護法知余毫無私心, , 木雅貢師寺, 躊 而 施 躇 轉移余之捐助 他 次之, 于 供 師 我 ` 蒙 如 施 有相 師 余立 在 他 供師之誠 咐 凍 反 ` 牴 一從命 餓 施 而 囑 觸 增 線 致 書 加

出 李 待 曾告以 離 進緩 |劉 先是李 用 44 争 付 世 數施 濟急,李居士先行墊出。其後劉銳之居士受李之佽助 千餘元 華 暖 余 居士,曾代墊印書費四千餘元,此 , 1/ , 半 ,僅可支持 即 將全部四 數劉取爲留 年餘耳 印費用 餘 **元面** 交 0 0 劉 其後爲向屈文老居士門弟子 並 到此時 告 數乃印 劉 , 實 度方面 以李意相告。 我 將爲兄多籌 來印 型之捐: 學法 款 余

## 《 曲 肱 齋 • 文三集 》www.yogichen.org

菩薩

摩

訶

薩

,

豈僅悉

知悉見而已哉

捐 口 得 面  $\overline{\mathcal{H}}$ 話 白 芫 肋 , 0 又 商 張澄基居士, 張允每月佽助美金廿元,今張 ` 劉皆 健存

,

念其 以 知 師 薩 反 施之; 故 相見耶 余 戒 , K愛時. 總之, 態 本性 根據菩薩 堅決拒 , 恨之 憎時 布 ? , 修行 感情 施 之恩 切齒 方一 戒 絕 則 疑其藉出離之名, 用 , 布 切如 以用 不當自 事 , 0 而忘其憎時切齒之恨而已,安得剖吾心腹 此等施主, 施 , 愛憎! 心行 來 , 欺 亦 , 常護念諸菩薩摩訶 事 犯 反覆; , 遇 , 尤不可 庶幾能 有 行招 愛時 疑 人疑慮 不 不詳爲 財之 則 趸 予 於大 解 ,亦當 不 實 惟 析 解析 薩 解 罪 , , 予解 既不修行 囊 亦 0 , 十方一 若 犯 典 , 解 衣 夫 析 0 析 以 相 佛 0 切如 施之 去 貪 而 , 處 又未 數 世 昌 不 , 來 後 聽 , 布 瀝吾肝 亦 成 年 施 , , , 則惟. 常 就 Ħ. 以 , , 戒 犯 咐 勸 膽 ,

能

# 教與其他宗教可合不可合諭

迎 刃 口 、眾所接受者矣 氚 合中 佛教 解矣 與其 , 有 。請就此 他宗教 口 合者 加 , 0 者 此 有 , 川 可 先分別論之,然後結歸要義 合者 料簡 , , 有 苟 不混 不 口 合者 淆 , 則 0 此 可 7古今議論 合之中 7,辨明 , 之間 有 內 不 題 可 合者 , 當 , 可 可

## 可合者

未 有不能具足小乘之出離 善人 有 不具菩薩乘之二無我正見、六波羅蜜正行,而能入金剛乘者。此上五 佛陀認爲 , 而 可 生天者; 其他宗教 未有. 心、無常心、人無我正見,而能入大乘、菩薩乘者; , 爲 無天人之德相,而能入 佛教五乘中之人天乘 ,乃重要基礎 、聲聞で 三乘、緣 覺乘者 。未有

[可合。儒教偏重人倫:父慈,子孝;兄友,弟恭 ,平天下; 故屬 乘

復行三千功果,法天象地,修定鍊丹,以求證得 類推 ; 基 仙

地 渞

仙

天

仙

,

而

生三

清,三帝、三王諸天

,

則屬天乘

0

以此

乘

,

皆屬佛教

), 故 曰

婦

隨;

朋友有信;

鄉黨有禮;修身,齊家,治國

以

此

倫

爲基

,

|ㅁ| 教 積 ` 門 善 教 牛 那 教 , 直 ` 證 獝 神 的 我 教 , , 故 ` 若不能爲 拜 口 佛教 教 ` 基 其他 钔 礎 度 教等皆 , 几 佛何以有此示現耶 乘之基 屬 礎 0 佛生於 乘 0 彼 ? 等 印 皆 度 重 , 亦 五 戒 學

身為 欲 施 破 汝 我 佛 仇 試 之小 爲 E 掠 對基督 善 , , 0 乘 苟 其 我 凡 , 怨 其 與 外衣 ` 大智大悲之大乘 教之 我 同 儒家之恕道 天修養 者 小 , 復與內衣 異 , 聖經 必 0 , 《新 不 , 能 有以 ; 約 , 口 , 咒 與 求 I教之 即 者 我 所載 其他宗教相 異 身成佛之密乘耶 者 乎?其他各教 , 施之; , 可蘭經》 《路加》 必爲 奪者 合 他 **>** 六章 祈 , , 尙 類 禱 印 , 贈之; ? 似 七段 何 度教之 人批 教訓 能 進 , 所 我 己 , 所 謂 步 左 吠 必 頰 不 , 繁引 欲 , 汝 修 復 , 離 龃 0

既 家 漸 擅 Ĺ 揚 ; Ŧ 若 明 論 佛 志 法 在 Ħ , 者 几 家 在 以 菩薩 取 乘 口 , 将弘: 之法 教 ]] 然後 弘 或 心 家 法 湯佛法之 讀 , 之善巧。尤當 發 弘 以 補充之 現 吠 揚 陀 佛法者 其 態度:菩薩 典》 神我之障 0 有志 , ` 知就 則 奥義 必 在 基督 讀 其可合之點 戒 三許 建立 教 口 以少份 無 蘭 或 0 [家弘揚 我 佛 經 空 在 , 性 誘導 詩 印 有 者 間 度 志 之、攝受 日 , , 學習外: 在 則 體 對 婆 印 必 羅 度 讀 門 教 典 教 或

教 有 0 則將 其初 施 主皆原爲 何 轉 以 法 (救度彼等耶 婆羅門之施 五. 大弟 子即是舊 主;多數弟子皆屬婆羅門之弟子 日在婆羅門教之同 學 0 其 後五 0 苟 印 不 如 弘 此 揚 相

 $\ddot{?}$ 

即 議者或以爲阿諛異教 著述中之處女作。此書各章,即先述其可合部分,然後補足其必再學部 聖誕老人等, 嘗感得台灣兩位天主教神父開始於天主教外,加學佛法。爲令上帝、耶 預 釋提! 爲 咐 本 以作 桓 囇 自 大 , 準備 弘揚 .經韋陀菩薩勸諭復習英語 作佛教之護法神,編有 婆羅門供奉之上 。故所撰 ;佛法於西方之後,在未 ,彼固不能善體釋祖故事 \* Still More Please 帝也 0 〈護摩儀軌 佛既示範於印度,吾人何不傲行於西 , 、朝印度 又經太虛 " 《請 ,以帝釋爲護法也。 以前 以祈禱之(詳見該集 再學習》 師 , 即 ` 先就 諾 那 活 書 ·英對 佛 即 以 帝釋者 余英文 照 神 涌 分 穌

# 二、可合中亦有不可合者

?此則可合之一例耳

龃 乘善業相合 可 合者 就 其 0 不可合者 體 而 就其 如 儒 細 家 箾 重 而 倫 , 略 是 舉 其 數 教 事 最 如 爲 次 重 要之 ,不必逐 點 , 揭 適

聖

0

曉 忇

佛 亦 大 許 1 , |早求| 然非 口 其 出 雨 憶 家 ` 久雨 或 0 儒 求 教崇 , 恩 晴 , 拜 後 非 君 不祈禱 護念 王 , 未 或 和 家 有 在 平 見 佛 , 非 ` 帝 制 思除外患也 王 而 П . 向 或 不 -拜者; 或 泰年 然佛 豐 , ` 制 雖 風 比 調 未 牛 £. া 順 不 拜

,

最後 殺 徒 職 殺之; 體 赤以 則 , 2 殺 惟單 相 旭 (羊代之;婆羅 猶太教 .藏 合 牛 祭 指 喇 , 然殺生之解 殺 神 嘛 火供 大 , 其他 , 亦 產 , 門 耶 及 米 各 寺兰 禽 教 析 和 ` 前 穀 華曾索阿伯那罕之子, 皆許之 ` , 潤 流 其細節各不相同 ` 蔬菜 水,充滿羊血,尤爲悽慘。 ` 昆蟲 0 儒教祀 ,畜牧爲 , 此則不可合也 孔 生 0 , 佛教解析! 祭以 , 以爲犧牲 食牛、 大牢; 羊 極精 各教皆具五 內 口 細合理 試其信 教 , 皆 以 苗 殺 牛 П 戒 故 教

有 有 如 性 與 論 無意 佛 3 李 教之 語 書經》 口 以 無 有 ^ ()般若波 類 必 中 空空如 似字句偶 無 籮 「允執厥中 古 蜜 忇 無 多經 : 然相 我 , ~ 口口 (孟子) 有 所言十八 , 便認 口 以 爲整個宗教之哲理 「民協于中 空性 此 空乏其身 , 完全! 證 相 明 孔 百 , 體 中 子 不 0 可 系 庸 又 完 證 全 爲 論 得 中 語 儒 相 無 教 口口 我 中 亦

## 《 曲 肱 齋 • 文三集 》www.yogichen.org

庸 怒哀樂之未 是龍樹菩薩之中 發謂之中」 用 其 道 ` 中論 , , ` 中 觀 中 也 中立 者 , 而 不倚 , 也 可認 此等  $\Box$ 中 擇 乎 中

理論 治 並 成 哺 系 原 堯 性 空 有 淮 Ż 金 或 有 ` , 剛 體 舜 哲 道家 身 修 由 化 就 不可合者 面 平天 赤 理體 龍 系 形 , 肋 虎 , 便 經 無 有 , 下 我 乘 依 以 論 丹 系 0 ^ (大學 法 爲 無我 儒 次 在 , , , ` ` 故 歌訣 證 無鹽 顯 口口 教 而 便 0 體 若 空 屬 以 取 **>** ` 爲 娑 渞 事 大 H Ù 差 , ` 婆五 悲 教 仙 築 乘 標 偶 西施 堯 別 亦 基 多用 手 雖 明 見 ` 0 ` , 外內美 無 濁 不 矣 舜 今之學 钔 圳 玉 亦 仙 得 緣 惡 偶 屑 口 0 ` 中 報 藥 世 談 格 以 ` , /悲之菩 者 (麗皆 身 空 天 偶 物 便認 ` ` , 仙 字 進修 性 結 紂 , ` 相 無 致 爲 外 每多牽強 ` 丹 ` , 悲 薩 全璞 內 聲 中 我 故 知 百 ` 整 道 空 無 聞 屬 鍊 乘 , ` , 豈 醴 我 即 誠 , 乘 , , 豈能 乘 則 附 字 成 意 皆 再 ` 還 浴菩薩 大謬 緣 太謬 法 淮 相 會 , ` 不 手 覺 丹 正 修 如 同 0 , 乎? 的 明 乘 佛 矣 皆 乘 可 心 正 ` 0 教 忇 空 以 溫 無 如 與 0 **经**完 貌 養 修 故 鹽 桀 佛 化 無 0 道家 當 儒教之完 身 我 無 似 身 有 教 ` 雙運 我 整 脫 知 紂 ` 面 理論 齊家 空 理論 胎 有 是 口 個 , 合 性 儿 無 , 體 我 即 乳 中 施

後之金 , 剛 能 乘 相 0 如 耶 上 ? 故 皆以空 當 性 知 此 無我淺深 可 相 ,大有不可合者在焉 接 , 連 成 貫體 系 ! , 何 口

定 證 加 套習定體 後 得 0 就 能 無我 餘 4 佛 生天言 定 教 , 終無 空 教 如 , 定 系 耶 性 與 而 其 穌 , , 0 則合;就天之分別三界言 定之修習方法與傳承;然亦積善生天。此天 然孔門四科 後能 (他宗教 钔 教 度 ` 教 安 口 教 生 雖 , 安而 無 皆主習定 , 未 色 , 並 後能 界天 斷 無 物 者 1 靜 欲 , 然佛教之定力, 觀 , , , 靜 故雖習定 證得神我 0 , 宋儒陰採佛家理趣 而 則合中又有不可合者矣 後能 慮 , 只生欲 生色界天者 , 超出 慮而 後能 ア大 几 , 空定定 必屬欲 陽爲主敬習 得 0 , 儒 證 , , 故獨 似 教 得 乎 知 几 禪

者略偏 住 佛 教 涅 慧 徐陽 口口 槃 即 道 5 儒教 生理 家陰陽 空 0 就 較之 性 屬 美婦 男女外 金 , , 後者 方 其 剛 , 他 乘 钔 便 , 略偏 宗教 人倫之一 即 0 度教之奢克體 曲 男女昇華陰陽以合天,由陰陽再昇華爲智慧、方便 悲 心理;然皆不與無我 , 則 或 0 一 ; 耶 大 相合; 著 《智、大悲形成佛之兩足尊,故出 神 茙 穌教 ` 就 奢克塔, 修道結果言 或著 不禁止結 天 前 身, 空性相關之佛教哲 婚 者重自然, 或著人 , 則合中大有不合者在 此 人乘男女關係 倫 後者 不能 |理相| 重神 輪 解 脫 迥 者 同 我 0 , 得. 天

## 此 上五點 , 最爲普遍 , 其餘細節甚多,不暇

檢舉

0

真 法 長 地 fr. /幼之節 葉 天人 如 天奉行 小五衰之苦 , , 遠則 改子爲經 法身 百 出 史載三國時 , , 家 /六道之師 證 師 英才挺秀 生利他 子 神我後 遠 儒 , , 與真 書 之 亦非安俗化物之風 ·敢違佛 風 , 大悲空性後得三摩地 , , 依 始立 所以然者 理相 皆修身自 ,不能 , , , 0 佛法 澤潤 聖德 吳尙書令闞澤答其主孫權問三教優劣 其他宗教所供奉之天主或上帝,皆當皈依之,能免天 道學 應 ,證菩提。此種果位德相差別 今古 **不**群 以此言之, 滿 , 無爲 翫 意 , 孔 敕令朝 , 0 , , 老二 放暢 亦有逸民 世 無修 0 號 海深; 至 實非比對 野 山谷 漢景帝 『素王 , , 正等 教 是爲無住 , 悉唪誦焉 , , , 法天制 縦汰 如許 Ī , 以 覺 破 成 其心 涅槃 制述經 神 《黄子 子 由 0 此論極爲允當 我 ,不敢違天; 若將孔、老二教比方 「無我· ` , , , ', 乃 學歸淡 典 超出三界之輪 證 原陽子 **>** , , 大智空性根本三 得 ?絕對不可合者也 ` 訓 無我 《老子 泊 獎 ` 老子 周 員 諸佛設 , 事 道 滿空 特 V 臣聞魯孔 何以諸 義體 乖 迴 ` 教 性 教 ,

,

0

0

0

耳

0

其

時

佛經

未

到

中

或

,

故無從研究之

詳論 奉 , 不 敢 違佛? 闞澤未曾就 上文所述 健佛之證德補充理 由 耳 ,後文當

再

則孰爲聖人乎?」夫子動容有間 叉問 昔太宰嚭問 忇 **溪異端** 三皇聖人 丽 : 0 邪說 自 又問 五帝 信 八歟?」 : 孔子 , 不化 , 蓋 聖 , 亦 不 /歟?\_ 明此 對日 稱 而 聖 自 佛 說 行 : 夫子聖 爲 對 歟 忇 , 蕩蕩乎人無能名焉 三皇善用  $\vec{\Box}$ ? 西方 0 然孔子之論 歟 , 對 聖 曰:「丘聞西方有聖者焉:不治而 Ž 五帝 詩 : ·善用. 對 , , 駕 佛 聖非 , 但 乎 一善用 儒 ! . 義 所知 || 讚其德相 丘. 家 , 」後世儒家學者 聖非 智勇 也 所宗五帝、三皇之上 , 丘 博 , 0 幸 所 聖 , 菲 強記 大駭曰: 不能言其證 知 É. 所 ,非聖 ,斥佛 0 又問 知 不亂

其 金 他 剛 禪 , 就 喻 相 前 四空 其最高之頂點 定 好 此 , 言可合者 天主亦有之 無漏 五通 神 蓪 而 , 而 就 。又言可合者,就其淺者言之;如諸普 0 無上 今言絕對 (天乘爲佛金剛乘之基: 0 如佛之無見頂相 正等正 不可 躉 合者, 非由天乘進修小、大 ·, 乃指深者而 一礎而言之;今言絕對不可合 切天主、上帝,皆不能見 、密三佛乘不 通善心 如無緣大 IF. 悲

0

教

如

真

2

如

來

藏

佛

所指 指

示

如

來

藏

,

曾

標

八

喻

佛

種

`

佛

德

佛

相

`

佛體

能 得 也

# 四、不可合中亦有可合者

經文 括三惡道 研究經論 者,可爲「六 智 是因 0 所謂 踏 ,必首標 度 1 , 在 佛 可 , 究竟 故佛常言眾生皆有 如是 性 何 ,今其他宗教教徒 , 界 處 詳 即 鴚 加分 緣 觀行即 , 佛 臨 如是我聞 當文佛證 如 , 如是果 辨 圓滿菩提 終茫然,虛 中之 , 諸 修習止 切忌 「理即佛」 得三藐三 法 , 佛 貿 如 , , 如 , 方可 是報 然冒 觀 豈惡道不 是相 性 度 切經後 , 0 與 濫 佛 菩 生 , , , 也 佛 如 如 性 相似即 , 不可謂 是本末究竟 大 相合也 如 是 在 時 0 , 皆有 著 乎? 性 嘗 , 見 法 其 , 何以不可合 禪海塔燈 略得覺受 界中 如 所 0 究竟佛」 湿是體 頭禪 是故 天龍 證 法 , 奉 平 身光 和 不 0 , 行 等 佛 如 , 口 0 合中 必 是力 耶 以 囑 明 ` 字樣 救之 依 平等 分證 ? 中 知 四 然 細 難 「文字 , , , 亦 檢自 即 而 如 0 並 0 0 , 是 讀 有 具 凡 無 發 卽 佛 界 紀 法 口 性 包 錄

背道 未曾證得離言 此 圓 佛 功 滿 教 用 口 流德理 功德 成 思議之 而 信 此 佛 馳 徒 煩 果 0 , 0 , , 然行者本人未起 兀 是其不 惱即菩提 理 則 此 實相 皆 則有情 未 無 成 悉 如 以前 佛 則 可合中之可合因素, 來 藏 與 理 理 如 佛 自墮 來 ? 0 0 0 本 , 藏 出 無垢法界相順之白法因緣,如來 則 雖 即 前 凡身;如是皈依外道,則與其本具之如來藏 異離言說 如 其本 不 在 佛 不覺悟 被 性 不 人之垢 可 , 切所 尤 完全埋沒矣 , , 中 爲 此與佛無異理。然在行者本人 則久沈垢中 染 而 , 乃忽然所 實 備 , 然行者本 有 0 口 合 生 者 皆 0 忇 有 , 未斷 則 流蔵則 原 如 0 如 乎 藏 來 此 而 不能顯出 障 垢 藏 此 , 豈 以 以 雖 藏 , 亦 前 其 本 有 他 几

身 家 緣 那 者多 身 覺 羅 比 3 身 ` 亨 應化 童 f. ` 聲 身 ` 聞 四天 身 ` 身 比丘 左 口 王之太子身、 童 梵王身 尼身 女身 觀世音菩薩有三十二 觀 候 111 ` ` 、帝釋身 音 優婆塞身 羅 天 身 何 泇 人王身、長者身、居士身、宰官身 身 以 ` 龍 ` **〔**自 此 、優婆夷身 身 [在天身、大自在天身、天大將 應化身 應化 藥叉身 非 身耶 ,其中包括:佛 身 、女主、 ` 乾闥 ? 此 又善財 婆身 中 國夫人、命! 屬 童 佛 ` 教 归 身 修 五. 者 ` 少 7、婆羅 羅 獨 婦 軍 覺 屬 身 門

學善巧 在 多 數眾 乘 善 , 而 牛 財 , 子 結 是 參訪 不 與 歸 第 於 能  $\bar{?}$ 空 驟 師 性 料 沐 是 利 簡 故 無 法 所 之 我 雨 指 不 大 理 口 導 , 智法 必先 相合 合 , 中 其 經 身 批 中 , 渦 , 亦 亦 0 仍然重 文殊指 有 婆羅 口 乘之訓練 合 導 在 者 門 其不 後進 在 師 0 善 可合之勝 , , 應 財 故 如 漏 其 化 不 訪 口 身 口 合之 義 隨 內 機 0 ` , 文 點 設 不 可 教 殊 , 以 廣 仍 何

如 爲 華 亦 他 拉 教 身 來 牛 如 口 口 合之中 合 蓮 處 動 0 嘛 4 發心 故 護法 華 币 哈 是 , ` 臂 佛 低 故 藏 牛 嘎 何 教 嘛 以 法 拉 神 處 佛 祖 , , 徒 緣 哈 居然 外 師 可 身 如 ` 吉祥天 教之神 完完 合 初學密宗者,亦自以爲密宗乃與外道相 爲婆羅 喧 釋 密宗除 畢後 提 護 拉 , 而忘 法 身 有 栢 門教 身 大 能 母 口 , , 失其深處 勝 合 顯教通常經典 即 , 象頭王 是 者 ; 成 樂 佛教密 由 西藏黃教徒 金. ; — 四天 在 體 別 焉 、高 壇  $\Xi$ 爲 、大自在天,大多數護 0 0 他 外 ? 捧 其 几 處之不 教之 (中之流通 自 動 馬 臂 而 缺 動 嘛 佛 , 神 教 飛 少學識者 發 哈 密 可合者 喧  $\pm$ 心 , 藥 分, 者 拉 祖 如 有 叉 身 嘛 兩 , 標 能 國 0 條 哈 , 如 日 亦\* 觀 嘎 路 主 明 釋 , 0 | 藥叉之 天龍 提 拉 至 法 音 線 有 中 等  $\Rightarrow$ 神皆來自婆羅 栢 皈 如 國 大 是 依 猶 此 顯教學者 部外 國 誤 臂 佛 在 0 普 教 耶 會 几 嘛 彼 賢 ? 喧 蓮 如

## 肱 齋 • 文三集 》www.yogichen.org

所 員 修 寂 , 護法 理 幾 [] 乎 其 , 則 神 早 無 原 爲 年 此 外道 疑 爲 , 安 佛 0 所 能 法 , 則 得 所 其 許 厒 加 所 持 毗 得 沙 , , 頣 悙 是 加 佛 持 以 者 佛 無 異 成 , 惟 佛 毗 0 是 耶 故 沙 外 ? 門 渞 在 也 佛 求 其 教 0 荷 徒 明 圳 可 身 合中 修 薩 述 密 之可 法 , 心 , 心 距 變 疑 佛

中 其 佛 修 餓 居 彼 而 他 教 停 文 義 用 至 教 羅 追 涅 亦 如 川 5 , 槃 他宗 修 求 能 钔 傑 涅 短 ,名可合而 期二 度雅 餓 槃 其 改 五. \_ 悲 貯 教 或 七 可 著名 合中 際佛 桑麻 名 非 醍 ` , 詞 密 醐 , 官 如 之不 告涅槃 涅 義 教 七 哈 0 , , 實不可合。 者 余 槃 是故 邊 那 中 不 智 遮 由 可 口 , 未嘗 慧 之公 合 北 不 如 不 0 恩 此 詞 , 辨 汝 可 合中 斯 博士 涅槃 館 並 種 應 然佛之教化 0 如 得 噶 故 涅 非 0 之矣 雙 殺 佛 槃 其 倫 佛 , , 薄伽梵 方 教 卻 有 附 埠 創 牛 , 即 ! 有 依 兩 涿 沂 , 十五 佛 出 位 邀 義 可 , 所 合 修 棟 講 教 離 用 之前 者 年 依 屋 學 此 重要名詞, 密義 「三摩地」 關 在 語 世 七 , , 居之 者 路 有 , 0 0 , 然當 邊 佛之 耆 有 而 渦 , 後 那 钔 耆 教 度之 教 注 位 那 如 , ` 其天 受美 意 化 未 教 尼 汝 姑 菩提 加 應 涅 即 , 殺 槃 原 爾 或 有 0 涅槃 舊 生 根 餘 各 加 此 , 酒 答 詞 等 本 州 位 修 與 大 瓶

## 《 曲 肱 齋 • 文三集 》www.yogichen.org

樂兩亡 第 涅 是 欲 住 種 易 無 如 界涅槃; 一樂亦各有 處 涅槃 聲 有 詞 處 讀 , 0 雖 識 邊 第 涅 苟 几 ; 矣 , 一禪天 義 槃 已斷 無 冈 種 , , 邊涅槃 邊 非 惟 當 尙 現 如 是爲第五 , 涅 愛慕 分 想非 涅 所 粗 聲 煩 與 何 , 能依 如 槃 別 惱 邊之普通 提 知 ` 菲 障 本 望 , 初 乘 0 定於 手印 然有 想涅槃 定於空無邊 支 之起 四禪 愛慕三禪之極 禪 所 來自性 楞 用 , 無 名 天之現 離 嚴 斷 依 斷 修 ` 不 所 詞 身 清 郭 欲 經 除 章 口 0 圓 有 淨 合 ? , 取 如 , 滿 處 涅槃 與佛 處 涅槃 ·故當 是第 載 是爲 義 , ` , 樂  $\sqsubseteq$ 即 五 不 , , 爲第八 几 爲第· 佛之 界九有之現涅槃 種 在 強 精 教含義 如聲邊 , ` 0 , 心體念 是爲第四三 初 現 無 此 佛 其 依 不 余推 涅槃: 六空無邊涅槃 禪 涅 餘 就 乘 不 無 槃 依 佛 以 可 , 了義邊 理言之, 涅 涅 性 內 合 同 如谷札 0 , 有涅槃; 愛慕諸 操; 不共 其 槃 而 以 , , 一禪 遷 他宗教 亦 , , 愛慕 就 無苦 勝 天涅槃;愛慕 涅槃; 如壇城 此五之上 、有差別 義 別創 欲 其 定於非 果依 定於識 雅 屬 而 口 , , 一禪之心 合 求其 生 新 天乘 死 , 身 後 處 詞 欲 0 手 界 合中 生 法 無 , ` 0 0 , 印 有餘 四禪之苦 無苦 相 間 邊 几 几 則 , 非 , I空定· 是第 佛書 者 宗立 涅槃 之不 聲音所 處 涅 想 五 依 , , 處 其 涅 無 几 П

在

成中文之

-黄督

脊辨》

後

,

曾用英文寫成"Discriminations

between

0

教

故 詞 口 似 粕 1/1 口 合者 儱 侗 , , 然其差別 而 分辨 , 也 則 不 口 合 0 吾人當追求佛祖之不共無住涅槃

第 故 實 成 頗 則 英 如 几 自 悔心 佛 文之印 伊 沂 梵字, /吠陀 歐、 文思博 **世** 在 有定 **哈學者** 世時 美作 義 度 攪紊打則自 皆受此 教 及 , , ,  $\hat{\dot{+}}$ 皆 家 婆羅門教僅有 每 , 《奧義書 奥義書 沂 以 , 者 皆未及研究華嚴 哲理之滲透 出無我空性之 们 如攪 以爲 度教密宗 等 是 混 前三 打 , 0 佛 余所 博 抄 , , 與 哲 襲佛 不 教 士 (吠陀) 佛 梵 미 理 介 , 0 皆 教者 紹 教密宗名詞 又以爲 再依婆羅門之原有 0 字母 犯 佛 切 此 , 祖 反認! |婆羅| 佛 梵文字 梵 病 , 佛 苏 文 0 嘗 余曾分 爲 門教居先 所 相 , 在 佛 無 母 下 同 講 教 定 在 , 抄 義 別 經 解 由 而 時 襲 此 華 牽 析 函 , , 提 婆 故多就 嚴 故其後出之 字母拼合 強 析 0 及之 羅 英文著述 經 附 , 門 伊 會

川 Buddhist and Hindu Tantras" · 當 佛教與其 如 歸 上 几 義 他宗教之大別 料 簡 , 以 闡 輾 明 轉推 佛 , 教之特點 口 究 (佛教印度教密宗辨微 以 , 判斷 反覆 , 矣 使諸 剔 抉 佛 , 教 讀 徒 者 於 , 此 不 , 必 再自 讀者就此二 能 陷 披 於 沙 庸 揀 金 俗之見 書參考, 矣 0 此

中

思

0

## 肱 齋 • 文三集 》www.yogichen.org

都

顯

示

神通

,入火不焚

,入水不溺,飛行自在。明帝深恐不勝,

,

而 口 收 如 法 思維 , 如 量修證之實效矣

佛 渦 諸 教 帝之弘 徒 溯 É , 漢 作 揚 明帝 殊途同歸 ,及三武之毀滅 :感金人 入夢 , , 乃至毛 , 條條路 歷史教訓 匪毀, 可通長安」之說?竊自 滅 , 不 佛 教 而足 , 0 何 以 至今猶 餘 思索 年 , 有 其 其 多 中 數 大

,

史 載 : 過去古德所作諸論 道士褚善信 ` 費叔才自動要求與摩騰大比丘角試 ,未曾擊中要害

摩自 此 几 威 謙 , 五 虚 0 其 流道: 、後道經被焚 但云佛法威 士飯 依 (力,與之比校,今正是時。然並未詳述 0 , 神通消失,褚善信、費叔才氣死;摩騰昇空 佛法何以 , 有

廣布天下: 何以佛法威力有如此大?亦鮮有人論及 靈感, 烏谷靈宮 口 以 呼風 喚雨 , 佛、老同座,老君獨被 , 掌中發雷 , 何 以老君之

段

0

道家修天部法

i, 最

有

? 詔

中

亦

未

說

明

理

由

古德著述 反被火焚

,辨惑論

其後隋文帝下詔

,

如法 劉 琳 勰 辨 滅 Ė 論 玄嶷 紹 正 道安皆有 甄 正 論 復 教 禮 論 辨 認論 或辭藻

,且預先在

私詢摩騰

## 《 曲 肱 齋 • 文三集 》www.yogichen.org

[][

劊

以

下

,

更不足道矣

0

其 大 周 心 無關宏旨 涌 如 後 毀 武 後 謝鎭之 佛法 帝 (駁夷) . 證 德 覺 唐顯慶年 , 典實 ; , 夏論 0 , 獄 夫 富 何 佛法 夷夏論 蕳 ·足折 ,請爲彼修 必 麗 , , 因冬旱,帝召僧靜泰與道士李榮對論 或設 真 覺 服 僧 理 愍 輪 0 , 其後周武墮獄 華 間 迥 , ` 福 朱 戒 不 辯 贖 紹之 -受時 必 夏論 佛 駁 罪 獨 祖 , ;,史實! 間 覺 針 無 難 住 鋒 ` 0 , 至若 空間 , 原 夷 涅 銳 **兵在** 託死 夏論 出 槃 利 慧遠 之限 自 , , 顧 何 古 然輒無人說明 、復活者 以阿 制 道 ` 朱賁之 威 足 0 先者不必 鼻 多者 伏 諸 夷 地 , , 傳信 獄 夏 天 , 有所謂 ·必先 然 論 疑 威 , 其所以然之理 隋 夷 詳 脅 **>** 之挑 文帝 覺 夏論 無 加 將 連腳 有 說 , 後者 信 剔 明 帝 , 之朝 , 0 更 0

帝 , 今請 其 理 在 就 玆 几 料 0 簡 中 , 第  $\equiv$ 一絕對 不可合者 , 略 加 引 申 , 彰 明 佛 德 , 威伏

造 報 亦 1 盡 苡 帝 高 前 唯 ` 天主 信彼 我 , 自 慢 . 覺 , 0 廣 故 主 各 切 積 教 如 善 不 願 口 自 , 誤 在 具 , 信 如 有 , 隨 他 基 大 有 神 督 心 教之 神 所 我 佛 欲 耶 之 曾 , 執 自 飛 和 然顯 升 華 , 以爲 , 婆 現之 羅 門 德 面 破 教 萬 , 象 其 執 梵 由 至 彼 善 創 乃

飯 依 佛 如 0 法 其 教 他 誡 非 該 佛 地 Ż 或 主 , 各 ,必蒙信服 個 教 , 當 0 同 人前 此 例 0 吾 人 , 弘法該地 可以證實 , 亦 當 如 佛

無邊之法 全 五. 上部斷除 涌 , ·隨帝 天帝 2 大有: 佛 咸 以 身 皈 ` 分別 請 依 因此 無我 ` 皈 口口 則 體 (天帝之我慢 依 空性法身根本三摩地 無漏 唯 大悲之色身,能將 , 有氣死 並 無分庭抗禮之餘 通 具有斷 、貢高 , 天帝! 全被此斷德消除 , 德 : 出生無漏通 地 攝服 斷德者, 其徒既失所依怙 在 抱 , 0 故 較之天主、上帝之前 0 切煩惱、 證德者 凡 佛 , ` 神通 , 直 證 所知二 八比對: 頓 廣 失 戸障

念帝 惟有 救之 增 3 天主 加 , 皈 以 直 依 ` 佛 平 至 上帝在信徒熱誠精修之時 教 其 信徒能隨天主、上 有 ,使其信徒亦能效法皈依。其愛其信徒之心, 靈 ,當此· 角試 , 帝 反 TII] , 路 無 自 皈依為 能 靈 加 ,是凡夫之愚見 被 <u>JE</u> 在道 0 彼輩信 ` 佛 徒 不惟不 比 , <u>-</u> |校之時 , 不 能 亦 減 體 無

六 度 劫 4 萬 主 行 前 皈依者 ` , 帝 度 皆有前 無量累 或有 新近皈依者 生 五. 通 將 , 度無 對 量 文佛宿 無不樂爲護法 生 , 豈有 過三 不知 以承事之 大 ? 回 諸 僧 祇 故在 帝中 劫 , 曾 或

## 肱 • 文三集 》www.yogichen.org

輪

總

以爲各教最後目標

無不

相同

反以不可合論者

生

體貼 告波旬 惡道 處 獨能 利 暫得生天」 而 帝 牟 他 , : 佛法之空性 記報盡之後 不得天帝之護持;故諸經之流通分,皆有「天、龍、八部 [象夢 大悲 刌 醒 尼 天心,安能不隨天之後皈依佛法耶? 0 死 一者, 梁武帝下詔 求 傳 , , 兆者 佛陀 終不得逞 莊嚴菩提場金剛 天帝也; 0 現在學者每存偷巧心理,以爲道家有各種養生方法, 尤 f. 中 難體念實行 其所以視天道不如惡道者 |者,天帝也;讚嘆出家,樂器自鳴,天帝也; 曲 , , ,天帝也;隨佛降生以事奉之,天帝也;佛出四門,示現生、 , 文佛已指出諸天所助之事 不易通達 仍能得遇佛法 兜率天下降者, 馬夫車 ,天帝也;其後上天爲母說法 , 捨道皈佛文曰:「 , ·座者,天帝也;供吉祥草以爲 匿 故 庸凡之我執 ,良馬犍陟 不如 , 終歸解脫 天帝也;選 學習道家 寧在正法中長淪惡道 ,不易消除 ,天道不易 ,天帝也; 也。 , 拙 ,尙能獲益, ?擇勝族以降生者,天帝也 苟崇奉天帝之各教信徒 撰 , 諸 下海爲龍說 供養袈裟 生起無常 ,對於空性 天 讚 座者 遂亦不問 中 勇士昏睡 ` , , , , 無我 卻病 法 寒 出 信受奉行 不樂依老子 , 帝 林侍 離 , 仙 無時無 略 也 延年 能 奉 舉 , ,

建

佛

足正見矣。 戶之見,不自圓融,不並取也。 讀此文後,願皆反省,如理思維,必能具

165

佛之動

## 如何學習菩薩

## 第一 調整學佛動機

佛 昌 諸 艺 <u>痊</u>癒 本 正大動 有佛 佛菩薩因 學佛 或因 性 動 機 機 , 1地故 事業失敗 早得成就佛 0 , 各人 然而因緣 事之 後 , 口口 藉 湊合 果 , 0 自 卜安慰 或 , 知調 , 得 順 以紹隆佛 益 麦勸 ; 整 /佛門 或因 0 務 種 告 []羡慕: 必 , , , 亦 發揚 發 偶 神通 起馬 屬 爾 試行; 佛 難 得 法 利 ,全是好奇 自他 0 , 要當 究竟 或 , 大 疾 利 超 在 聽聞 出 病 他 0 此皆非 輪 纏 , 方爲 身 迴 正 法 , , 珍 學 學

## **第二** 建立學佛正見

我 有 本 佛法浩蕩 0 首 以致多數佛徒 要聞 ,何處著手,方不顛倒?世人每多隨緣 思 理當先行從佛經論入手, ,頭幾年學佛,毫無次序,荒廢 凡關於佛學 **亂撞** , 時 光 知 綱 0 要 有 佛 知 先 法 佛 陀 艞

論

如

楊

仁山

佛教三字經》

,及小乘之《法句經

大乘之

如

來

藏

示

事

166

深密經 當先 實名義經 此 經 中論 中心思想指揮 大智度論 仔細 研 淨 究 品 , (理趣經) 如法思維 如來經》 門論 生之修行 維 摩詰經 **\** ιŅ , 然後可 則不 金光明經》 几 (金剛頂經) 回 走彎路,不致倒退 大乘起信論 含經 以建立 金 剛 經 正 , 見 如 俱 上小、大、 ,以爲學佛之中心思想 (蘇婆呼童子請問 公舍論 法 華 瑜 經 伽 密乘 師 地論 成 華 唯 經經 切 嚴 識 經 論 論 0 真 以 解

## 掌握佛學原 [貝

,

讀 職 不得精要 英文另寫 英 國學者某君之英文佛學原 , 前 從事 述 Ē , 小冊 見 對於密宗更屬 小乘三藏之 , 本爲 發行 佛學原則之 讀者可以參看 翻翻 譯多 外行; 年 劐 所作 根 , , 故受小 未発偏 源 。本條就普通原則略述於次: 佛學原則 , 因 乘教 廣 重 泛 小 義影響 籠 乘 , 等於阿羅漢原則 , 統 大 , [彼爲 極 故 別 深 倫 , 敦 雖 此 略 巴 條 涉 利 0 0 文 本 故 學 乘 本 大 會

小乘之原則不可 學習菩薩 不趁先了 其 原 ][貝 性 知 知 識 以築基礎 當在大 。小乘精要有三:一曰、 乘 然大乘必以小 乘爲 基礎 怖畏輪迴 故

,

最

後

段說

明縮

短菩薩

行程時

, 當

再詳

述

求 領 涷 佛恩 縮 要有 出 ` 勤 短菩薩 修 利  $\vdash$ 他  $\vdash$ 程  $\Box$ ` , ` 兼修 證 痛 , 趨 取 攟 念 無 心 悲 空 氣 密 乘 性 , 0 至若 速 解 , , 亦った 得菩提 漏 脫 不可 密 於 生 乘 法 ; 不 , 亦有 三日 知 故 精  $\vdash$ ` ` 分 附 要三 兼 ` 論之 析 用 7 點 知 紅 無 ; 我 , 出 如 , , 易 於 直 , 成 本題 果 欲 證 位 求 虰 之 身 方 法 外 便 身 0 0 本 大

要論 制 故 則 即 耶 願 薩 薩 是 行 緣 略 致相 袓 起 地 著 几 並 本 重 非 薩 有 如 人雖提倡 ,最後修密 縁起 權 不 同 故 <u>~</u> 變 俱舍論 對  $\Box$ 反因 同 之處 於原 ·, 第 , 然 非 、 真 果 乘分別善惡 乘 如 律 則 即 身成: 重緣起 如 緣 能完全不 一之要義 貫整個 起 而 救五百商 <u>~</u> 成 佛 否認業 。 前 實 即 , 嚴 違 論 體 者 本 屬業感緣 文雖限 法 感緣 反業感 不 系之解 人而 訂  $\mathbf{w}$ 相 因果 可 , 雖 不 起 犯 宗主之 略為 於 證 也 殺盜之戒 起 派 。 故 雖 亦 治菩薩 別 方 。 大 基 介 ,後者法 非 略 於 À 乘 屬 紹 乘 大乘 有 先 Ŋ١ 小 。 有 亦 乘 證 異 沝 乘 性 義 齺 重 有 ; 亦 阿 , \_羅漢 宗主之 非全然 緣起 為利 自甘受報之菩 仍受因果 正 <u></u> 然其 四阿阿 見的 他 四果 故 含》 業感緣 重 不 。 前 要 報 晑 為 次 中 原 縮 者 應 弘 證 冏 起 及 的 則 偏 短 限 主 法

宙觀圓滿無遺漏

矣

0

覺之可能性 唯 文題外之密乘緣起 成佛之大悲 薩當兼讀其 識 詳密圓 , 然 對 原 (他四明 通 異熟之含藏 ;又說明法界真如 1;後者偏 力 ,尤具足大刺激性之鼓 ,明明提出前五大為物質 當兼通異教教義 重 ,轉識成智之可 人人 皆有真 ,並不脫 如 舞 以圖 離 佛 能 物 性 流 攝 質 勉 , 後 受 勵 個個皆可 轉輪迴之說 ,偏言唯 。 四 者 ,以完成大真如法界 一大為心 心 證取法身 ,七大緣起則 識與正見 明 ,更合科學 ,較業感 *†* 則 緣 本

證 果可以無疑 如上各要義能掌握在心, 則正見具足,而 正 道、正行有所指導 , 其必

## 第四 試作發心菩薩

刻 正 條中 之所護念, 覺 , 佛陀 , 所述 菩提之 可爲發心之 ` 菩 正 覺心 提心 之所咐囑 大 動 2菩薩 機 , ` 菩提 菩薩之覺有情 , 然後具足正 0 道 雖 |從過去生奔走之輪迴圈 未 ` 菩提行 起菩提行 見 ` 自 ` , I 覺 覺 : 菩薩 發起自覺覺他之大菩提 屬 他 , 皆 菩薩 , 無 ·有覺字之字根 套 非 , 同 而 , 此 開 爲 漫字 始 十方三 脫 心 離 , 0 世 所 所 0 即 以 以 佛之 切 此 有 如 第

從 心 前 此 起 ?毫無荒廢之時 切習 , 別 慣 開 ` 惡行 生 面 間 ` , 別闢 邪 及無意義之世俗見 莧 途徑; , 不能 再 切言行 由 他來控 , 全部願意受正 制 切 新生 見 佛芽 ` 正 , 法約 從 此 發

,

`

改 渡 者 口 同 金剛道之必要 兼用第二 時到 心有三喻: , 一喻 曰 0 太子 ,非本文範圍 如 未 喻 牧羊喻,羊先到 到改菩薩道爲金剛道 , 先成佛 ,故不贅述 ,後度: , 他。 牧者後到;二 0 時 學習菩薩 , 則 必不用第三喻 曰 , 1舟子喻 以第 喻 0 , 是 爲 梢 否 主 公 龃

提心 勝義菩提 醴 依 0 本人 依 口 本文 、佛乘整個體系一貫之理論,發菩提心共*、* 限度 , 淨 則 包括 行品 , 則 (只屬大乘而非密乘, 《大般若經》 ;第二行菩提心 之十八空,三論宗之論辯 , 故前三 包括六 度 有淺深 種 三三屬 <u>`</u> 度 圓 滿 種 萬 , 0 , 方成 第 此 中 第 未 願 佛 暇 乘

# 守菩提心戒及菩薩戒

細論

不可違 先當受皈依戒 。次當受菩提心戒及菩薩戒 五戒 八 關 齋 戒 。如果發心學菩薩 ,嚴格守 護不 犯 o 任 定要受 何 在家菩薩 、 要 守 皆

至死 死後 違反 可免 。菩提心戒 ,亦必謹記無違 死後身 口皆無作用故 、菩薩戒 ,直至成佛 ,皆非如別解脫戒之偏重身 。菩薩戒偏重在心 。茲將此二種戒恭錄於後 ,身死而心不死 一受之後 故

)在受戒前 ,先當向上師三寶 ? 誦 〈發菩提心文〉

現在十方諸佛 若于餘生, 、菩薩,於我存念,阿闍黎存念:某甲(自稱其名 所有施性、戒性、修性善根,自作教他,見作隨喜 ,

若于今生,

心 以此善根,如昔如來應正等覺,及住大地菩薩,于其無上正等菩提而發其 而當度之,未解脫者而令解脫,諸未安者而安慰之,未涅槃者令般涅槃\_ 。某甲從今爲始 ,乃至菩提,亦于無上正等菩提而發其心。 有情未度者

(二) 以後每日念發心偈文兩次,每次三反:

諸佛正法眾中尊,乃至菩提我皈依!以我所修布施等, 爲利眾生願

甲、 几 消 此戒分四 極者 ·黑 、 四白 , 或曰 四 消極 ` 四種

0

成佛!」

不誹謗發心菩薩 欺 誑 丽 尊長

0 2 不令他人 ·不賤視 (生羞: 切眾生 懰 0

## • 文三集 》www.yogichen.org 肱 鵉

4驕慢懷恨不受請

0 0

5不受財寶之供養

捨彼破戒不饒益

0

8不守別解脫

諸

戒

0 0 0

不供贊諸佛三寶

2貪著利養與恭敬

3 不

答他

所請

,行者可參看原文

,

更爲明

晰

Ė

蓧 ,

條

0

爲便於

以正 几 首 積 極者 0

3恭敬 菩薩戒》 受菩薩 十方佛菩薩 戒 0

記憶守護

,

本人選用七言者

2 令眾生住 切諸眾生 乘 0

本彌勒菩薩 旂 說 ,玄奘所譯四

(著愛染領 應捨彼聲緣 求師教定 應樂著外道論 徒 0 0 0 24忍受不捨貪

應捨

專

乘

欲

蓋

0

著

靜

慮

以

德

0

應多學外

道法

21 耽 18 他 <u>15</u>于 著睡 來悔 他惡 過不肯受 眠 行 非 萬 時 禁 0

16

以

打罵

而

報

罵

他

有憤疑不往

0 0 0

他

恨

相

續 打

> 0 0

0

說

時 儥

事

度

0

不修

超

越

/[\

乘

法

0 0

14于惡聲譽不

護

雪

**不爲利** 

他現

病

求利

故味邪命

6 他 掉所 利 ||來求: 他 中 動 法 -少事業 不施 寂 0 0 0

## • 文三集 》www.yogichen.org 肱 鵉

此 古

5悲

心

0

П

以參看

起

不能真換

1自他二利正

應作

0

2 利

1他害己亦應作

己害他不應作

0 0

3自他兩害不應作

修自他交換法 0

入行論

,自樂及他苦, 盡世所有樂 非僅 ,

悉從

利

他

生;

盡世所有苦

,

皆從

自 []]

不成佛

,

生死亦無樂

0

修七支菩提心 2念恩 0 3 報 恩 0 4慈心

1 知母

6增上 言樂 7 -菩提心

EI 度 (德阿底峽尊者所提倡 , 宗喀巴祖師 (菩提道次第論) 介紹

**31**不 43他有德譽不稱 37不于俗人說 34 毀謗不 40不于求乞作 五. -強信受深 受菩薩 敬說 行 布 法 祕 IE. 戒 施 法 師 法

0

0

被罪犯

32 自 **41**不 **3**8 不 讚 水法 毀 恩作 他 事 正 非 酬 相

0 0 0

佛

0

33 聞

說

正

法

往

聽

諸

病

供

解

教授 訶 報 助 0 0 0 0 <u>36</u>于 42 39

不能! 于喪失作開 恆 順累

> 0 0 0 0

生 轉

45 當 現神 通 而 不

現

## 修 種菩提

,

,

皆可歌可泣,然只限于前三。本人 心 心 相續菩提心頌 貫 "How to Develop the 即無上部第三 屬密教 讀者可在上述二者參考之。 種者 前 一灌修 摩地菩提心( 屬顯教 , 見 紅白菩提心) ^ Bodhicitta" 口 曲肱齋讚頌集 , 即 1 即下三部密之五 願菩提心 (開始將佛教整個體系菩提心修法,連成 '以參看。古德所作發菩提心文甚多 。本人曾用 **>** , 2 行菩 0 又以英文曾寫 中文造有 |相成身法 提 心 3勝義菩提 心 如 , 5滾打菩提 何 ` 佛 一發起菩提 ` 眾 'n 牛

# 簡化實修菩提要道

比較 或多 見 此 種 中 可 藏 經版本 向老年 所舉諸經論 重複 其目錄 在建立正見以 木 必 一 人介紹 , 抽讀 。 譬 如 , 即 前 《 龍 不必重讀一遍 二部經典 重讀;大抵宜選後出新編之版本 可了知業感緣起在 -則宜博學;不惟當誦三藏、十二部 藏》 木過以字粒甚大 即 可 矣 。其餘各版本 如 <u>~</u> 四阿含》 上第三所述 幾乎每字皆一吋見方著名 ,或略或詳 與 四重 ,然後隨時取各種版 《俱舍論》 縁 ,亦可涉及數十 起 ,或多錯字 與第二 第一 正

支 中 緣 日損 起 , 此 在 <u>,</u> 其他 屬天經地義;然在實修上 四重 《成唯識論 。故在聞思上宜博學 | 緣起在諸密宗經典中 可以類推矣 **>** 中 ,第三緣起在 在篤行上宜簡化 ,則宜簡化 <del>,</del> '以掌握明白矣 《三論》 。老子曰:「為學日益 及 。茲將三十七菩提分法簡化 <u>~</u> 大般若經》 。菩薩宜行菩提三 及 《起信》 , 為 道

先四 稱如意足) 一十七菩提分法 Ħ, 後七 ` 五根、五力、七覺支、八正道。此中先後,似乎依法數次第 、八,合成三十七 , 亦稱三十七 。依本人愚見,此中可攝歸爲八法: 道品 , 即 四念處、四 正勤 、四神足 或

2勤根 1 信根 3念根 4喜覺支爲 、念力 ` 勤力 信力攝歸爲 喜 ` ` 念覺支、正念爲 精進覺支 信 ` 正精進爲

念

0

勤

0

6定根 、定力 神足、 定覺支、正定爲「定」 (五力及四神足皆量

·四念處 慧根 慧力、 擇法覺支、正見 ` 正思維爲 慧 0

而

非

別有所修也

5捨覺支爲

捨

0

0

## 肱 齋 • 文三集 》www.yogichen.org

法

0

一認爲

,戒當堅守,

而無須止觀之修;尋屬思維,正思維與正

而 此 輕安覺支爲 法中 , 口 輕 以實修之法爲六 , 其 中 及 輕安覺支」

8

0

果量 ,能於六 法修成 ,自然可以 出生 0

條 《之執著 (顯揚聖 於正 語 而 主教論 生 、正業 , 多牽強附會 雖對 ` 正命 三十 根本是主觀之抉擇 七菩提 是以 有先後進 ^ 俱舍論 **修** 別作 , 別無客觀 貫之解析 十法之說 可修之真理 , 然多依傳統 , 別有戒

見相若 進 習 , 禪定 不惟 , 皆屬主觀方面之修養 三十七菩提皆可證得 、般若 , 特當增 加 , 、法二無我空性之妙觀 ,亦且六度亦可進展 無有客觀方面之修法 耳 。布施、持戒、忍辱 0 。下文再詳 如能于此六法精 進

要 根 此 之基礎 定 0 當 使行者之 根之基 再 者 知 , , 諸二 礎 修 則爲九次第定 習二 , 十七 九 離 次第定 ·七菩 菩提分中 于 香沈 提 ,爲修慧中 。古德對此 ,當然以正見爲首 散亂 , 有 無記 最切要之基本工 ,絕少提倡;本人經驗 ·, 必 魔 將 潼 此 曾專標 成 九 夫 爲 次第定 , 即 純 段以爲 Ŧ 修 是定根 ,認爲絕對 1智純 無雜之心 原 則 0 此 0

由

此

心起各種

觀

然後正念

正慧

正

擇

正覺等方可生起

在此 提 盲 心中有此三魔(妄想、昏沈 歷明明之心 生,必立即起坐經行,念誦 無記三魔之中, 有 住 説 , [寂住 魔法,何能成爲菩薩耶?本人英文書中,曾多次勸告,讀者可以參看 皆無法修好 ,皆斷妄想;由寂住至最寂住,宜防昏沈;由專住至等住,則除無記 等人 以爲驕傲 見道 舉中。 次第定者:一 , , , 修道 因爲昏沈之中見光、 九次第定不成功 然後方許其延長時間 最寂住,八 0 而不自警策,十分可憐 ,更談不上得力證果。 實則幾小時中,無非荒廢時光, 、無學道 初住 ii、懺悔 ·, \_\_ 、無記) ,皆必以心修之;心之三魔不先除之,則所 事住,九曰等住;故亦稱九住心 , 絕對無法學習菩薩 續住,三曰回住, 了、禮拜 見影、見神、見鬼,自以爲驕傲 , 是爲切要之忠告。 ,則一切止觀,皆不得成就; 近人愚癡 。凡遇妄想多次出生或昏沈多次出 ,然後再坐。 ,自謂能坐幾小時 , 生斷喪于妄想、 四日近住 何以故?一切資 必有惺惺寂寂、 能否學成菩薩 , 。由初住至 五 百 散亂 伏 , 向 切菩 此 糧 住 則

# 第七 學習普賢菩薩摩訶薩

'魔窟矣,大可悲憫

甲、普賢菩薩有十大願行·

一者 禮敬諸佛

普賢 能 面觀想父 ; 如 左手文殊 · 地 獄 圍 繞 係密宗行人 午一 小禮 、 日 次 拜或大禮拜 、 家 眷 , 睡前 <u>'</u> 。如係淨土行 ,自知別有觀 同隨著行人向佛壇禮拜 次;愈多愈好 一切冤家 ,每日必舉行 人 想 中 債 。 如 主 央彌陀 。如能行大禮 至少三十拜 ,後面依次有天 係顯教行人 ,右手觀音 拜 ,當觀中央釋迦 分三次舉行 ,兼有體操練身之功 修羅 大勢至 。 早 起 , 前

二者 稱讚如來

薩 世一 或係朝暮課誦之文,或自 自己常存心學習真正菩薩 切如來常護念諸菩薩 擬頌詞 ` 南 , 或惟 無 十方三世一 稱 佛十 號 , 切如來常咐 或念: 南 囑 無 諸

三者 廣修供養

或 捐 齋 款 或供 飯 印 送佛 上師 或供諸 經 , 或齋僧,或向諸 或供養僧衣 或施盂蘭 大乘寺廟捐 盆會 或捐燈油 , 或 幢 款興建關房 或建法會 幡 ` 或就各菩薩聖誕 藏經 樓 往 生 塔 設

## 《 曲 肱 齋 • 文三集 》www.yogichen.org

字紙

修橋

`

補路

`

習定

`

經

,

皆當讚嘆

; 亦

可

增加自己之功德

,

減

う之羞愧

0

仴

指積

極之功德

,

要在隨

時明

誦隨

地見

人爲善,必予稱讚

, 不

山

が 忌

0

見

拾

四者 懺悔業障

在 月十 手請僧眾引導舉行  $\overline{\mathcal{L}}$ , 至少拜 。務必齋戒沐浴,反省己過,策勵未來。其他 十五 懺 次 , 燃三· 一十五佛燈 ;或在家自 拜

、「水懺」,皆可奉行

或

懺

五者 隨喜功德

十五佛懺

文中

載

,

見作隨喜之罪

,

亦當懺

悔

。 此

中

隨

喜

六者 請轉法輪

開法 ` 學問 凡 會討論 遇大德過境 佳 不能 節 如己 , , 佛祖 或請逐問而答。 ,必請其就地說法,或單講 ,亦當虛心領教 聖誕 , 尤當隆 雖無佛在 重 , 舉行 使佛祖嘿佑 ,亦有善知識之加 經 , , 天龍歡喜 或隨其己意別出專題 被被 凡 。縱令其功 遇紅

德

或

七者 請佛住世

佛

雖

涅

槃

然高

僧猶

存

亦當請其住世

偶

有

小

疾

,

必

慰問

盡

心

179

## • 文三集 》www.yogichen.org 肱 鵉

定 省 味 , 設 , 亦 法 必 調 勉強 治 0 略 兀 進 藏 , 喇 以示住世之意 嘛 遇上 前違 。此等好例 和 ,分別入 ,亦當奉行 室 、 請其加 餐 師

雖

者 常隨: 佛學

律耶?其將遷就邪見耶?當如法 將 加被行人 行佛學也 降 公法仇 # , 離 **令與彼意旨相合,是即常隨佛學之要旨;不必牽衣執經** 以 佛 存佛法耶?其將 太遠 ,宜深體 貼 . 尊重傳統耶?其將改變新法耶?其將維 0 如理 設 使佛 ,仔細思維,文佛必能以其威力神通 猶住 世, 其將隨喜魔說暴行耶 ,方爲 持戒 ?

九者 恆順 衆 牛

,

,

0

,

爲王矣 無疑義 火 恆 順眾生 0 , 打家劫 畏其權 0 故當 者 知者 威 舍 恆順 , , , 隨眾生趨炎附勢之惡習,大加恆順,其必隨其 雖 恆 未 其善行 順眾生之善行 恆 順 , 及其奪得政權 非謂隨喜其惡 ,而不隨喜眾生之惡業也 , 製造原子彈 譬 如 毛 匪 爲 , 則 土 以爲 匪 (堕落 時 成 則

者 迴向 聚 牛

此

放

常 所修功德 切眾生 與我 迥 向 同 法身 0 有 一眾生 - 必減 , , 彼必可增 不得成佛 , 所以古人所作迴向偈 則我之法身必不

## • 文三集 》www.yogichen.org 肱 鵉

則資

糧

加行道

,可易完成

0

八大福

田爲能修者之境

0

能如此了

當予宣讀 2所修 0 知 , 0 迴向之,則是真正學習普賢菩薩矣 自 人我之別 己亦可 隨 , 惟 意 愚 如法擬成 、執我者所有 各傷 , 隨 0 時殷重 學習菩薩 。本人之《 迴向 , 必常念眾生 , 不惟 (曲肱齋讚頌 成 , , 亦 而 以 口

篇 ( 普賢菩薩讚 , 請參看之

前 大 (願行爲能修者之事 切行人有八大福田: , 此

大福 , 0

5供養沙門 1曠路美井 0 0 2水路橋樑 6供養病 0 0 7 3平治險路 救濟苦厄

, 施五 種 人得福無量

0

8無遮大會 4孝事父母

0

0

3遠去人 0 4饑餓人 0

5病人

外加

|寶,亦稱八大福

0

知法

0

**2**遠行

0

賢愚經

中則云

亦有將畜生列入

者 載

心地

觀經

所

加 , Ħ

恩

亦

父母恩

2眾生恩

外加三 屬 福 寶 田 、父母 3國王恩 上師 ` 貧人、病人七者

4三寶恩

0

田有數說 ,皆可信受 而善耕耘

知

181

應善

知

, 則

願

減

閉

關

行之時

,

大

此

積

久難

決

此

時

深 衣

知

洗

衣 則

者之恩矣

0

又如古

關 何

雖

以

錢

請

洗

,

必

拒

0

余欲託

(送往

洗

, ,

、太貴

, 自

洗

,

北天竺、

噶

倫

埠 彼

此

中

多尼

迫

爾

;彼之習

俗 店

婦女唯爲其夫洗

衣

0 他 恩之有

?

切交易

; 皆

釋氏 要覽 恩 亦載 2 師 几 恩 略 3 國王

菩薩者所必憶念而報答之,因每爲人所忽視 後者以上 父母 師 包 ]括三寶 長 ,以施 恩 主代表眾生 恩 一,實 ,本人特爲提出 (則餘恩易曉。 施 主恩 聚生恩實爲

別指 本 人曾作 , 苟能 明白此 〈心佛眾生三相續菩提心頌〉 種關係 ,則菩薩道行有所 , 其中將眾生之重要性 矣 0 ,

眾 菩薩修行 無眾則無有諸佛 生住 生曾作我父母 |佛法身體 無非爲使眾生 成佛 眾生是菩薩行處 眾生資佛報身福 無累則無有菩薩 故一切福田之總體 , , 眾生有諸佛 無眾則無有菩提 眾生啓佛化身悲 切恩海之淵 示

,

請 1憑金錢 一切資糧在此 以 例解 ,眾生之恩,皆被金錢矇蔽 釋 , 田中產生,一 始 知 雖 以金錢得之, 切加行在此田中耕耘。末法 其 , 以爲我今以金錢得之 中仍有恩存 在 也 0 時代 余閉

182

現

源

,

, ,

## • 文三集 》www.yogichen.org 肱 齍

,

方不失大

體

也

易了 薩 無 -常 郵 , , 或學畜: 解者也。 思報答也 , 而 馬送 牛 足 其他 , , 0 當 褫 在 由 乎 自 此 , 官 我之選擇 草 可 反 家有之 省 知 郵差 木 , 不作報 , 0 凡 恩 露 私 有心 恩 0 則 水 故 學習普賢菩薩 無 , ` 本 必屬. 0 欠債 書 郵 瓦 注差常: , 可 莫非! 歌 生感恩之心 , 0 或昇 如 叮 此 福 汁 細 或沉 Ш , |恩主 萬 節 里 , , , 亦當 或學菩 此 尋 , 不 則 親 口

又當知者 , 普賢雖 以大願行著名, 然何嘗無文殊之大智, 以運 用其

耶 ? 試讀 普賢行願 身復現刹 下偈 威 神

現

切

如

來前

,

塵中 塵 數 塵 佛 身 , 各處菩薩眾會中 遍禮 [[[] 塵 佛 , ,

無盡法界塵亦然 深信諸佛皆充滿 0

普賢可證文殊之智 學習音音賢 因源之大 是皆由 其 , 次述學習文殊 (願行 智出 0 生之威 因本文先述資糧 由 [文殊亦可證普賢之德 。菩薩雖各有專長 神 芀 0 所謂 ` 加行二 全體 起 , 道 用 然皆通智 讀者依次研究 , , 後及見 全用在 體 悲、 修一 大 ,要當會通 力之三德 一道 , 故 海 先

果

徹

曲 沭

0

願

此

其

口

合也

0

圓 融 口 軒 輊 批

報 觀 用 成 耙 之經驗 音菩薩 是直 佛 佛 實 , 度 力以 如拙 (徳之觀 恩 接對待 生 , 度 則 語 亦 , 頌 代佛 有 其 中 倨 ` , 翠 三十 得 則 , 用 所 , 說 借 資 生 力 云 限 句 用 法 糧 於 , , 當 應 天 禮 而 與 , 0 代佛攝眾 力 更 要 於 非 加 拜 。 當 以 殷 知 佛 直 , 接對待 更易完 吾 度 向 前 其 重 眾生 人正 報累 他 , 行 九 , 0 報器 佛 借 事 諸 服 生 成 力 當 佛 務 用 恩 行 0 至若 生 畜 雖 願 更 ` , , 謹 然荷 於眾 恩 勸 力 不 , 慎 以 口 化 亦 , 思 生 同 度 能 可 0 ` ` 畜 一前 時 議 切 布 佛 有 類 知當 即 此 施 報 推 0 , ` 然既 眾 生 是 用 T. 佛 , 0 報 故 知 作 恩 以 此 眾 諸 功 佛 E 正 乜 者 德 涅 生 見 報 有 此 0 乃學習 槃 恩善事 以 多 恩 П , 於眾 報 類 時 互輾 , 亦 佛 化 , 恩 必 即 牛 菩 身 轉

0

雖

前

薩

圓

眾 見 此 是 則 時 牛 镼 當報 降 另 亦 恩 是 可 , 定 佛 口口 0 蓋 慧 時 恩 口 前 一合矣 時 , 得蒙 觀 , 冤家 如 增 0 如 佛 ]頁 、 債 恩光 禮 上 資 心 ` 主、父母 照 供 糧 養 佛 加 被 加行 、讚 ` 眾 , ,後觀六道圍繞 護念攝受 生 嘆等,雖直 道 輾 轉 自 П <del>介</del> 此 易完 互 接承 , 成 關 即 於佛前 矣 與我 事 係 佛 見 陀 尤 同 嚴 報眾 有 , 時 然 密 進 禮 者 牛 拜 同 , 法 恩 時 供 務 即 末 0 報 如

0

,

則

於佛前

[報累生]

恩,

豈

|非深厚特出者哉?

苟 瓦 部等之嘿佑 [][ 佛 罪 悉 竊 加護 聽 魔 功 此 5.共匪等 德 將毛 暗探 軍 出 并 <u>T</u> 念 報 非 , 諸 在行 眾 匪 横 , ` 而 送 悉 牛 , , 7者之前 自能 往 縱 恩 而 威 加 時 早得結 力 旄 時 極 不能消滅 樂世 佐矣 如 菩薩 , 諸 , 理直 即 , 界; 束其邪說暴行 同 龍 有 0 說 其邪說 . 時禮 彼共匪特務雖 神變之嚴密守護者耶 救 盏 彼以 於眾生前 佛 法 拜 明知當報眾生恩時,已爲佛陀 ` ` , 暴行 懺 勢 惡 悔 報佛恩」之想 0 必 敗最 無微不至 勸 是故大寶法 於 , 行者 化眾 凶殘之匪首 時 ? 又 生 確 , 亦必受佛祖 有 , , /於報 主 於佛 無遠弗屆 切 , 自 則 勿 隨喜邪 佛恩 謂 前 必不畏共匪 , 報眾 彼 而 恒,豈有於 曾修 時 得 悉知、 || |此最 天 生恩之 , 說 觀 ` ` 慰想: 時務之 · 悉見 能破 高 百 龍 暴行 最 次 想 樂 共

## 第八 學習文殊師利菩薩

晶 悲 爲 佛 球 長子 佛之兩 文殊古佛曾爲 從 東智 , 足 智 慧第 望西 故 . 悲 七 佛 佛之 稱 , 0 菩薩 玲 兩 師 瓏 足 為 , 降格 尊 員 / 覺有情 明 0 菩 爲菩薩 從 薩 修 西 , [悲望東智 又覺 智 出 , 生 他 輔 有 佐 悲 情 , 亦 0 修 智 , 復 爲 慧能 如 悲 是 出 法 生 出 菩薩 生 智 悲 必 0 , 故 如 , 智 水

來

0

我  $\mathcal{I}$ , 然後 可 以 利 ` 加 他 0 由 一道易 無我出生空性 於結集;今第 , 亦修智之大 八學習文 道 0 , 修 前 第 智 七 學習普賢 , 則 口 直

第 非 未得成功之 生 定成功之 0 Ŷ 實 證 量 前第六中 甲 ` 依 止 正 , 則徒 几 , 簡 , 然虚 則 化菩薩道之最切要忠告 加 此 修空性之 此空性 度 下各觀 生矣 無我 , , 皆 [無法由: 至其下各條之 不自 ,曾提 抽象之理論完成 生 ` 正 及 觀 九次第定 他 生 , 方能 不不 具體之證量 有 共 , 效證 生 必 依 ` 得 此 無 0 荷 緣 次 如

依 修空 性 生 ` 不 滅 • 不 、不淨;不一 、 不 異

略 得 滙 有 |之空性修 爲空 經 空 ` 丙 無法 空 之十三 ` 無爲· 依 空 十八 法 空 空、畢竟空、 ` , 有法空 顯 空 , 一經疏》 性 教 涅 有 , 槃 修 此 ` 經 無法有法空 中之六空 內 , 無始空、 ·空 、 口 之十 謂完 外空 備 , 散 空 ` , 0 此 空 內 大 其 <u>-</u>外空、 乘義 說 、性 他 楞 如 見 空 章 伽 ^ 空空 智度: (般若! 經 自 之四空、三 相空、 之七 論 經 大空、 空 之十六空 , 諸法空、不 第 空 龍樹菩薩 (智度論 義 皆 , 不 如 總 可

玄合倂;

同時

玄

,

口

與

八十世合併

,故只剩下六玄

0

分別 初 喜之本空、一 空之完整 0 如 喜之廣空、三喜之大空 係修密宗之菩薩 而 兼 修第三灌頂 ` 四喜之全體空 者 , 必 , 並 在 須 T 空外 知其 微 加 細

0

空性 空者 , 偏空之空;凡空瓶 (上文諸空字,皆當作空性之 切有 切空 ` 空缽 皆有空性也, 、空井 0 、空天,皆是指其中 論邏輯當全稱空性 不可 不別 , 無有 不 口 簡 物 稱 11 空

,

`

,

0

網 玄 , 、依六玄門修空性 、依六喻修空性 喻也; 相即 女, , 詳 見 , 見《 口 《金剛經》 與一 (華嚴十玄門) 多相容一玄合倂; 中所說 0 此 中但稱六玄者, 幻 廣狹 泡 玄, 影 可 與微巨 其中 o

'空、主觀之我空 依三輪體空修六度 ,及所用方法之法空;此即人、我、法三輪體空也。 , 萬行 ` 几 攝等法 凡有善行 , 必觀客觀之

證 |性之本性 依甲至 得佛 陀 丁四四 後 摩 得 種 圳 觀 摩 法 , 爲法. 地 , 可 身佛之體 直 此爲空性之緣起 歴 地 , 依 而證得佛陀之最後根本三摩地 )三摩: 戊、己三 地 , 爲色身佛 種觀法 , 直歷 即 包括 地 報 此

身

化

身

最

後

爲

應 彼 此 切有情、 《相差幾何?吾人學習菩薩特點 種大 有 進者 悲 ۱Ţ, , , 文殊 何遜 , 恆 雖彰智德 順 一於觀音耶?其所發大願 切有情意 , 然並不放棄修悲 , 充滿 ,不可忽視其通德也 切有情心, ,曾愛及其仇 故其 令諸 真 , 、實名義經》 有情心歡喜 與觀音三十二

## 學習觀世音菩薩慈悲, 圓滿見道、修道

,

菩薩 退處菩薩 則 前 儿 得 党重 後由 學佛唯 茲將慈悲種類分述 [方極樂世 归 耨 空性 大任 多羅 地位 有 界之 |務爲度眾生 起慈悲; 三藐三菩 , 事 以 輔弼 ?補處 , · 合 而 提 佛 文  $\Box$ 佛 空 0 , 0 智 言之, 發揚大 故在學習空智之後 依 而 度生 其 身 智悲雙運,十 之 曰 乘 教 I慈悲 ()兩樂即 , 0 學習苦: 觀音爲 , 是智悲 合 i薩慈悲 , 當 而言之,則 -地圓成 切諸佛悲心 再學習 0 觀音菩薩 , 實爲菩薩之重 , 則爲 慈悲 總集之 菩 ||亦爲古 提 兩足之尊 0 分述 0 體 成 佛名 要 佛 ,

觀 或爲 , 或爲三 人道 爲生緣慈悲 寶 , 或爲天道 或 爲 五. 常 生緣 , 或爲 者 , 法界 即 類 眾 生 社 六道 會 與行者之緣也 各 種 ` 關 部 係 0 , 就行 皆有其眾生之關 0 其 中 者所對 -就行者 之眾

0

如

提桓

因,不能免此

0

係 0 當就眾生六道輪迴之苦 寤寐難忘 , 如 此 方能發起慈悲 , 朝夕思維 , 乃至 寢 不能安 , 食不 知 味 , 度

生

所聞 敵 劫 於野 1念天道之苦 下至 ,獨無子無妃 無一人 ,顧戀而隨往」 如吉祥勝逝友云:「 , 無衣 公無知友 , 無國 天王 無王 즍 位 何富 , 雖有 , 死赴 無 量 他世 軍 , 無見無 如

0

,

1 水渧著身。 衣染埃塵 `者五種:1衣服嚴具 涅槃經》 4本性囂馳 , 2花鬢萎悴 載天主之死,五衰相現;《俱舍論》 ,出非愛聲。2自身光明,忽然昧劣。 , 今 滯 一 , 3兩腋出汗 境 5眼本凝寂 , 4 臭氣入身, 5 不樂本座 ,今數瞬動 亦 載 大五 。大者五種 3於沐浴位 種衰 雖 相

忌妒 2念修羅之苦 常與天道戰鬥不息,臨終墮落 或居山窟 , 或居海邊,或近天宮;身受醜形 , 心

3人道之苦 五陰熾盛苦 刑罰 牢獄, 愛別離苦 , 怨憎會苦, 求不得苦,生老病

胎 卵 4畜生之苦 濕 化 , 各有不同之痛苦 受 不 浄食 ,受人凌虐,或苦勞作, , 無知無識 ,不免殺戮之禍 如 4 耕  $\coprod$ ` 親友云: 馬 拖 車

暴惡 旁生 趣 天 中 -遭殺害 [真珠及毛骨肉皮故 , 繋縛 ` 打殺 而 被 種 殺 種苦; , 無自 常離 在 故 寂 由 靜淨善業 他 驅 , 足手 , 互. 鞭 相 吞 左金 瞰 , 極

公)及拳打」。

鬼中於夏季月炎 彼等壽命 種 皮骨裸形體 類諸 細 如針 5 **滞** 餓鬼之苦 不定,有受苦至萬年者 孔 , , , 膿 腹 如 枯 **養血等亦不** , 如 冬季日亦寒 枝葉多羅 Ш 量 親 爲 友 饑 日 裑 樹 泊 , , , 令樹 無治 面 有  $\vdash$ 劣捐 Ħ 於 相 夜 饑 無 果 衝 分 棄 渴 寒 且受用 不 諸餓鬼 熱勞 熾 淨 物 , , , , 略 頸癭 受用 尙 怖 視 畏所 不 -具足尋 成 中燒 熟 生 所 極 河亦當乾 生膿 燃食 求力 大苦 , ; 諸 如 餓

6地獄之苦

F、八大地獄:

А

等活地 獄 集諸苦眾 , 互相殘害 , 悶 絕 倒 地 , 又復等活 , 輾

,又復活起再受B、黑繩地

獄

諸

獄苦眾

以繩

繋倂

,

然後以刀或砍

或

割

;受苦死

後

聚合地 獄 兩 鐵 山夾其身首 血流滿· Щ ; 或入大鐵槽壓迫全

身 , 切 壓 Ħ

號 ПЦ 圳

Е ` 大號 吅 獄 其鐵室有 /鐵室爲火所燒而 兩 重 層

0

其火更大

0

由

炮 烙 地 地獄 獄 燃燒其身 有 如炙魚;熾然鐵串, 匝 ,

,

而 出 0 復 以 鐵椎 1,或打: 或築

頂

F

G ` 極 熱地獄 熾然炎熱鐵鍱

,

遍

裹其身;又推

鐵

熱鍋

沸

皮肉

Н ` 無間 地 獄 大火四方燃燒 , 如燃脂 燭 , 無有間 斷 0

造惡法 (二) 爲法緣慈悲 ,不修善法,長劫輪 其他地 獄 如 迴。欲教以無人我之相,內除無明, 寒冰地獄 法緣者, 依法作觀 ` 四泥坑地獄等,未詳 憐憫眾生,不知空性 泛 之 外破魔 障

起大慈以與樂,興起大悲以拔苦也

而

興

知 於 平等捨中 三)爲無緣慈悲 切眾生 無分親 興 起 仇 切 法性· 謂住空性,無人無我 皆爲空性 大救也 0 即 以無緣空性, ,不爲 而攝受一切無緣眾 方三世之所拘

儿 爲 口口 『體慈悲 謂 切眾生無分親仇 , 皆具同體之法身;有 生

,

T

但

,

,

眾 求 蔽 如 未 速 文 牛 度 轉 佛 知 , , 法 成 []] 而 故需 佛 輪 後 法 成 身 0 求 蓋眾生本性空寂 佛 未 佛轉大法輪 , 員 0 見一 故 0 Й 成 切眾生與彼 如 佛者 開 眾 生 , , 大慈航以救之 與 高我 佛 同 見 體 口口 體 毛 , 故嘿然 眾 生 , 然以 , 皆有 牽 而 無明妄動 住 佛 而 性 動 0 几 及全身 , 皆 , 遠離: 與 王 佛 0 發誓 一爲大眾 佛 百 體 性 度 0 正

,

`

涕淚滿! 分三段修習。 集 、悲心十二字訣 **>** 如 中 F 面 匹 , 讀 每 種 者可 曾殷重修之, |慈悲當勤 以勿入悲魔 以參考 理 加修 、己、母 , 此中未贅 流淚甚多 擅, 自制其淚 、苦、事、時、私 而基本工 • 。今則每談及菩提心、 因寫成十二字訣 一夫當觀生緣之苦。 、痴、業、劫 , 載在 本人 眾 生 苦 ` 八曾有 無版 逼 齋文 無不 隔 修

在 1業流 利 他 初 修業人 學習菩薩 轉 , 然同 , 必 . 時 (其本人自修空智 , 者 每 亦 在空性無我定中 口 萬 自成 不 勝德 忽略 , 0 方得! 故 稍 解 得 人提倡修悲 安樂 脫 , 他 , 人豈 即易藐視修悲 , 常舉五利 可 代勞? ·不知修 , 以 爲 利 悲 眾 以 雖 生

## I慈悲 $\overline{\mathcal{H}}$ 利

,

可

刀不傷 2毒不害, 3火不燒 4水不沒 5瞋者轉善 11

觀

麻哈嘎拉六臂尊身中

本人

(曾蒙六臂大黑天夢中示

現

地 口 文

兩

。今後當同

聞

斯

故

亦爲之落淚

至今寫到

此處

亦悲淚

不止;

吾

不

勉

此

(德立:

|加證

.到空性。文殊訓之曰:「當知修悲修空,原是一

一時修習,不可妄加分別」

。大德聞之,感激涕零

事;觀音

如

[慈悲十]

常落 苦厄 畫 之兩 分明經 卜 (修觀音 圓滿法身 面 8不兵 , 0 觀音菩薩雖爲諸佛之大悲, 蓋能 即是觀音所 則 , 。說畢 此 版 常 版 可 知 , 隨 , , 勤念 9水 '軒輊其間 空性 向 乃 。昔有 身 ,捧手向上飛擲;文殊師利菩薩忽然明現上空, ?向觀音大士發願曰: , 2 臥 擲舉時 不溺 「六字大明」 述 , 西藏大德,勤修觀音,欲以大悲無我 必能無我 修空之法 ]也。能修大悲 , 10 , 3 覺 ,必蒙大士受納;如不能證大智空性 火不燒 ; 已 0 ,仍未了解空性 安 行深般若 然亦非 證 , 11 無我 ,必證大空;能助一 「如我所修觀音,不久亦」 不修空性 在得利 則照見五蘊皆空,所 ,自然利他 0 , 5 天護 , 12死昇梵天。 是故 0 空悲二 《般若波 ,證取文殊大智。 切眾生成佛 刻成 , 6 人 事 以 可證得文 , 《觀音六字 能 羅 則 , 蜜多心 接版 此 如 度 版

則

カ

0

力者:

起 皆蒙六臂大黑天守護,慈悲之心,有增無已 蒙以如雷大聲,傳授 〈大悲觀音大咒 〉,至今修習不已; ,豈非觀音大士加被之恩耶 自覺事無大小  $\ddot{9}$ 

# , 學道直證佛果

矣 稱 0 譬如 量 在 园 位 0 懺 力者 悔 稱 根 , , 就前 , 故 懺 悔 所 旦 五根 四力 修空悲 , • 在道 譬 , 如 位 新 持 \_ 力, , 有 , 故 令其得 加 持 五力 力 , 則 在 如 果位爲證 口 佛 趨 果 現量 , 則 量 果 有 , 德 或

智力也。 知 處 非處智力 處 者 , 道理之義 , 知物之道理 非道理之

知諸 知 禪 世 解 |業報智力 脫 三昧智力 知 切眾生三 知諸禪定及 世 因 (解脱) [果業報之智 三昧智 力也 力

Ŧi. 知 知 種 種 切 解智力 本能 與天才力 知 切眾生之種種 知 切眾生之各別 知 解 0 天賦

六 知 知 種 切 種 至所道智力 界智力 知 知 切眾生各不  $\overline{\mathcal{H}}$ 戒十善 同 , |境界 乃至無漏 , 而 涅槃法等 如 實 知

**「漸成就** 

大力;

純

而

叉純

,

可臻無學道

,

而

經過

地,

趨

入佛

果

九 知 知 命 眼 無礙智力 無漏智力 知眾生宿命 、眼見眾生 , 一生死無障礙之力 又知 無漏涅槃之智力 0

由 、勢至菩薩深具此 此 根基更加 總之 , 凡 知 所有 努力 斷 德 習氣智力 , , 故能令行者于前所學習普賢 成堅固 七菩提道 不 可 , + 違 反 善 切妄惑餘氣,永斷不生, , ` 六 且能 度 破 , 彼 由 最 ` 文殊 切 初修 障 礙 習 , 觀 漸 音、各種道 能如實知之 即 生 爲 根 基 力 , 再

既 以 中 有學習 金 本 宗有而 上之菩薩 剛 生在文佛 文為大乘修菩薩 ,唯有文佛及未來之獅子吼佛 薩 又大勢至即金 不學 五 埵 丽 , 其 果 位 詩代 之必要 ሐ ,則失之太懶 不傳與初發心之菩薩 ,有密可學而 即 峺 剛 *,* 手菩薩 金剛 故 ,是否凡學習菩薩者亦必學密宗耶?本來賢劫千 持 不學密宗耶 。 且學 ,亦稱 苦薩為縮短 不學之 傳授密法于人類 密對修 袐 密主 ? , 亦 犯 論 ·菩薩對 加行及修空性 理 ,為密法之重要本 天 菩 ,如不學密宗亦不為犯戒 阿僧祇劫之時 薩 小 戒 乘 ,餘佛則以報身傳授 尚 。因菩薩為 不 能完全 大悲皆 而 尊 ||度眾 石 有 抛 學習密宗 。其文相 助 棄 力 尚 地 佛

未 暇 就 來 *,*對 加重 薩 .地以後學密 密宗 而 視 則 存誠 有破壞正法之罪 , 因 此 亦 有 而 頗 近世大乘和 必有障 瓦等法 修 亦 礙 木可 *,*對 不為犯 尚 . H 于 ,或以為密宗為外道 國唐宋學者對密法皆有 往生 不 知 如 也 因對密宗不瞭 有 裨 益 。 然 , 此 解 如 隔閡 殊不是 而 因 發 年 生破壞 老 判教之時 此 近 剆 ,

o

渞 以 冊 (以爲: 帶業往 界無異爲 , , , 如是 如子憶母 再者 切方便 文 此 生, 乎 屬 , 載在 大勢至: 在 難 必 ;此則凡夫發心, 爲逃避西方,權 民 然 0 嘗聞 之所 《曲版 0 , 菩薩 然 頗得念佛之力。 有 , 齋文三集》 此 一等人 般 在 殊 、楞嚴圓通章 非 往往以念佛爲 充難民 是 , 但 自命菩薩 0 圖 修菩薩是否當隨 內 求往生者當 , 己方便, 請參看之 此亦大錯 消極 中 , 謂 , 曾有· 豈 發乘 不 , 誤 願 0 只有 本 往 願 作 大勢至菩薩念佛 念佛之倡 人有 生 再來 香港 小乘逃避 , 之心 但 方 · 導 : 往 願 可 生最 度累 生 生 , 生 則菩薩 死 低之條 生 生 耶 如 , 那 極 於 ? 母: 香 ?

宗 身 嫌 無論 著著得 淨宗 或學習 嫌 密宗 低 亦有學習大勢至菩薩之必要 專 , 修中 或專精念佛 道之菩薩行 , 皆有學習大勢至菩薩 使以 也 各項 所述菩薩 乏必 行 要 渞 0 或 , 策

勵

,

,

如

次:

# 弗十一 了知十地名義及其境界

果位之四果, 心 菩提心、 小、大乘皆有· 無常心 故亦不必取小乘之十地 地 ` 人無我等原 0 本文屬大 則 乘 上各種修 , 0 然亦 爲與大乘 不能 法 抛 十地作比 , 曾略提· 棄 小 乘 較觀 出 基 礎 , 惟 , , 特略 故 不 取 標 Ĥ 小 乘

學信戒地 地 甲 ` 聲聞 , 6 人地, 地 7 須陀洹地 1受三皈 地 , , 2信 8斯陀含地 地 , 3信法: , 9阿那含地 地 , 4 內 凡 , **10**阿 夫 地 , 羅 , 漢 5

深利智地,5八聖道 Z ` · 緣覺· 十地 地 1昔行具足地,2十二因緣 ,6覺了三法界地,7證寂滅地 地 , 3 , 8六通地 几 聖諦 地 , 9 4

一句,菩薩一也。 票分日之祕密地,10習氣漸薄地。

**1 歡喜地——滿初阿僧祇劫之行,初得聖性**丙、菩薩十地——標名如次:

,破見惑

證

二空理

生

2離垢 3發光地 地 斷修惑 斷 修惑 , 得諦察法忍 除毀犯之戒 , , 使身 智慧顯發 清 淨 0

## • 文三集 》www.yogichen.org 肱 鵉

10法雲地

、諸佛十地

9善慧地

希求之果,

故亦標於次

0

6虚空內清淨無垢焰光開相地

5火

八輪威藏

明

德地

3善明月幢寶相海藏地

4精妙金光功德神通智德

地

2清淨身分威嚴不思議明德地

1 甚深難知廣明智德地

5 焰 極 難勝 地 地 斷修 真俗 惑 一智之行相互違者, 慧性熾盛 最難使之合一

0

,

6現前 地 發最勝智, 使現前無染淨之差別

8不動地 -遠行地 發大悲心 5,遠離小乘之自度,圓滿第二 , 0

大阿僧祇劫之行

作無相觀 具足四無礙解 任運無功用相續 能知 切處可度不可度

,

,

故能說法

所謂法師者必九地菩薩也

具足功德 ,如大雲覆空, 能降法雨 0

諸佛爲菩薩之果位 雖非菩薩分位之事,然亦菩薩

198

次

息掉

悔

逼

)惱障

相障

便障

8最淨普覺智藏能淨7廣勝法界藏明界地

9無邊億莊嚴迴向能照明地8最淨普覺智藏能淨無垢遍無礙智

通

圳

12毗盧遮那智海藏地5無邊億莊嚴迴向能照明

密 0 經》 發心修行 至 金光明最勝王經 所稱 何故 , 必 一種愚痴 得精 建立十 淮 相 地 同 則標有十地 , ? 除懶惰障 · 《解 故不重錄; 深密經》 , , 各 有 滅 惟其十地所除障 一 切 對 此 種無明障;然其 罪 有合 , 於諸學處 理之 , 解 別有說明見後 析 離 , 茲 不尊 理 與 抄 重 錄 如 解

相 , , , 障 於 於三 於初 於五 , 於九 地 地 册 圳 地 於 依 111 此 此 初 0 於此 地 圳 地 地 中 中 ιÙν 中 圳 , , , , 除 中 除 除 除 . | | 見真 利 , 除六 見 軟 滅 俗 情障 淨障 通 相 障 障 障 , , , 得 , 於六 於 於 於 冗 地 圳 地 圳 地 於此 於 於 於 此 此 此 此 地 坳 地 币 中 地 地 中 中 中 除 除

此 障 , (金光明 最 勝  $\pm$ 0 解深密經 所 述 地 , 各有 愚癡

所

紅

障

,

除

根

本

,

如

來

地

愛愚 死 癡 於第 仳 者於無量說法無量法句文字後後慧辯陀羅尼自 爲所對治 一愚癡 微細 凝 對 愚 ; 諸 便 紅 回 及彼 境 及彼麤 愚癡;及彼麤 治 癡 癡 棘 删 , 此 地 祕 0 著 中 , 於第 及 麤 者於相 極微 密 有 補 0 坳 者現前 彼 者 愚癡 重爲 於第三 重 特 時 一愚癡 麤 爲 紐 伽 派所對治 圳 向作意趣 自 所對治 重 羅 各 有 地有 愚癡 及彼麤 在 重 觀察諸 爲所對治 有 種 愚癡; 蔿所 何種 愚 者微細 一愚癡 愚癡 0 0 癡 , 於第 於第 對治 向涅 愚癡 重 行流 |境界? ` +爲 及彼麤 者 0 , 於第五 護轉愚癡 一樂愚癡; 所 誤 極 几 : 0 於第 者微細 地有二 地 一者惡! 對治 犯愚 微 種 者 有二 重 麤 紐 金 癡 地 欲 爲所對治 八地有 趣 , 光 礙 0 重 於如 一愚癡 一者 及彼 有二 一愚癡 資愚癡 相 明最 , 雜 爲 愚 現 二者種種 所對 染愚 癡 愚癡 行愚癡 相多現行愚癡 麗重爲所對治 來 : 勝 愚癡 地有二愚癡 及彼 在愚癡 0 , 癡 治 者等 於第 者大神通 : 經 0 者 『業趣』 : 及 麤 謂 , 者 員 至 彼 於 , 者 者 地 愛 滿 愚癡;及彼 略 爲 麤 初 一者辯· 有 聞 愚 於 向 愚 有 0 所 重 圳 及彼 向 於第 持陀 作 癡 癡 無 對治 有 說 一者於 愚 無 意 才自在 相 , 所 明 六地 相 麤 棄背 癡 作 羅 對 如 愚 者 者 麤 重 尼 功 治 癡 悟 用 愚

快樂 善男子 見 轉輪 薩悉見。善男子!八地菩薩 有諸眾生, 悉盈 是相先現 瓔珞 充 見 ·如掌 地菩薩 0 0 , **(** ) 清凉: 滿 地上 員 善男子 聖王 善男子 潚 , 周 遍 切眾獸, 滿 , , 無 嗢 , 初 , , 應墮 無比 .量無邊種種妙色,清淨珍寶,莊嚴之具,菩薩悉見。善男子 嚴身,首冠名華,以爲其飾,菩薩悉見。善男子!六地菩薩 菩薩 是相 七寶華池, 有 無量億眾圍 缽 ! 四 圳 悉見 蘿 苦薩 無量億梵 地獄 悉皆怖畏 , 華 [地菩薩 先現 悉見。 坳 菩薩悉見。善男子!七地菩薩,是相先現, , 菩薩 0 , 是相 拘物頭華,分陀利華 善男子! ,以菩薩力, , 有四階道,金砂遍布,清淨無穢,八功德水, 善男子!五地菩薩 自身勇健甲仗莊 繞 , 供養 是相 是相 韋 先 ,菩薩悉見 現 繞 ,是相先現,於身兩邊 先現 先 , , 恭敬 三千大千世界 頂 玥 便得不墮 , 百 四方風輪 0 如 供養 善男子!九地菩薩 巖 來 蓋 , 之身 是相先現 ,隨處莊 , , ,是相先現 無量 , 無有損傷 切怨賊皆能摧伏 轉於無上微 , , , | 眾寶之所莊嚴 種 無量無邊種種 金色晃耀 嚴 ,有獅子王,以爲衛 種 , ,於華池所 妙華 , 有 , 亦 妙 妙 ,是相先現 , 無恐怖 寶女 無量 於菩薩 悉皆散灑 世 ,菩薩 寶 ,菩薩悉 (, 累寶 藏 淨光 遊戲 , 前 皆 菩 悉 1 地 無 佛 団

,

亦當就此

三大阿僧祇

劫及五道

十地

而分述之如次:

淮 各項 0

雖

非

一發心菩薩所能證得

,

然荷

隨

時

誦

讀

, 亦

可

資鼓

舞

Ė

途

豈可 , '自囿 豈有末法之中, ` 自餒乎? 必 初 無初地菩薩耶?人之爲善 , 熟 不如我?瞻望前

## 如 何縮短菩薩行程

僧 , 爲第三阿僧祇 祇劫 五道 + 初 地 地, 至 劫 爲菩薩行程 地 0 依密宗果位方便殊勝之法,其縮短在一生中 占第二 阿僧祇劫 , 其 、時間之分配 ,完成見道 |:資糧、加 、修道 地 道 至十地 , -即身成 佔第

論 此 萬 佛 標 凡 能 出之《普賢行願品》 夫身禮一佛作一 資糧 ,則必遲鈍拖延 瞭 何 解 能望其成功?且法界玄門 、加行二道 玄門觀 法者 次計 馴 ,在顯教修法 千萬 至 頌文而 ,較之依圓教法界玄門觀之幾何級數 大阿 中 修之 .僧祇: ,苟如普通凡夫之數學級數修法 , 難 建築在空性實德緣起之上 即 得 劫無法完成 以 一凡夫變千萬 。 資糧 。然而諸初 加行 凡夫 學者 修法 ,必先證 庌 同時 屬 在 初 如 即 學 理 前 以

加 依 顯教修行之菩薩 道 可 契 可 À 以運 。然證得空性 行於法界玄門觀 ,必經三大阿僧 Ė 中 屬 耶 祇 初 劫 ? 地 此 ,方可成佛 在 何 事 能於 實 初  $\vdash$ 決 地 ,乃佛所規定者也 無法 以前 達 到 所 也 修資 是 故

甲、何故密宗可將此資糧、加行迅速完成耶?

**其理由及修法,可以分述于次:** 

1

密宗爲果位方便

,顯教爲因位方便

果位

方

便

如

生

來便

是

昇班 能 , 長 到總司令,絕對不能 或 《成儲君,即等於補處佛 ,又歷多年辛苦 取 便依次漸昇排 而代之以爲皇帝 0 因位方便: 連 如 ` 營 初 爲 ` 士卒, 專 ` 旅 歷多年 ` 師 ` 軍長 苦 便

手印 奇妙,皆非顯教所有 2 且有各種果位特殊觀想,如本尊身、 密宗令凡夫具佛身 ` 佛語 佛心,以此三密修行 壇城境 , 主件 重重 , 故 易 , 圓滿資 密咒 殊 糧

地 几 昌 位 身中 3 而 大菩薩在 密宗上師爲已成之佛 0 在 令弟 密教 顯教 字外而 ,只是有其言教 , 則 於灌 三十二 頂 "; 能 相 後 , 由 將 , [彼灌弟子之頂 Ĭť. 留於經典 種 几 I菩薩· 好 菩薩之莊嚴 之智慧真 ,令人依教 , 而 使弟 正 果位 起 子亦 冠 菩薩 冕 成 如 佛 衣 有 0 引 前 張 述

意三 多餘 全 一業完全 矣 定 口口 岩 如 蕕 本 觀 在 僔 , 相等 紙 放 ` , 圳 本 句 - 尊本人 昌 收 耶? , 莫 頌 以其 , 非菩薩之智 ` 早 ·已成菩 本 咒 , 介所修. 薩 悲 號 資 光 , 說 糧 明 令 以 0 ` 加行 如 , 生 莫 成 就 薩 成 身 其 , 佛 屬 語 出 故

以一生重 ` 何 故能 演之 將 見道 更有何疑 ` 修 道縮 慮耶 短耶

,

?

顯教菩

薩見道必經

一大阿

僧祇劫者,蓋

先當習

四

禪定

,

往

往

徘

徊

散 在 加 後 劕 以 , 近 在 , 理論 事 昏沈之間 恍 ` 近 惚 惚 ,已不容易澈底 , , , 杳杳茫茫 又沾滯於輕 暴十 寒 , , 纔得 莫知 安 知 ` 喜樂之中,然後方開始學習三 ,每在見惑、思惑中,浮沈多生、 所 相 措 似 , 0 顯 又入杳然 教 如 以 指 0 指 所謂瞻之在 月 , 不 能 論 見 前 月 多劫 , ` 忽 , 而

具德之弟 全體 果位之 • 密法 和 威 力 1/ 托 大 出 即 , 不 果 頓 , 位 悟 必 用 成 委 0 行 婉 佛 如 曲 畢 而 E 哇 到 折 巴 師 , 微 指 , 用 師 妙 東 傅 書 其 經 無我 果位 心 西 法 , 含含糊 母 訣 )經驗 灌 1/ 刻 糊 頂 , 令 而 0 以

將

其

空

座之

證

,

緣

具時

`

地

何

初

地

耶

報

身

佛

身份

,

用 歷

其

病

執

指

,

故

多劫

117 再 心 氣 教 依空性修 除 ` 氣兩 障 有調 合 礙 法 息 教 , 0 夾雜 各 夫 ` , 種菩提 觀息等六 使 使空性之當體 空 菩薩 于昏沈 , 總 難 不 , ,妙法 證 離 如立竿見影 ` 散 空 心 鬣之 顯 性 門 外 密教 者 現 間 , , , 毫 除 並 , , Ŷ 無 如 更 無 難 法之 探 障 修 灌 證 難 後 中 囊 得 障 取 脈 , , 即 物 故 空 礙 ` 於見道 性 五. 外 傳 , 輪 如 以 0 , 密法 修氣 ` 寶 呼 爲 修 百 易 氣 Ż 瓶氣之法 氣 應 功 法 0 見道 功 , , ()障 務 又 , 何 得 礙 令 以 , 需 後 控 大 弟 0 制 要 有

生 耶 ?

丙 無學道者 ` 何 故能 將 言之似乎杳茫 無學道縮 短 耶 ?

,

,

實

則

言

以

蔽

:

了 .

卻

修道之

修修

,

化 方 化 法 之 , 惟是光 闕 而 不 談 明耳 , 惟 夫光之收 見 佛 陀 說法 放 之前 隱 顯 先 顯 刹 光 那 明 間 事 , 全 屬 有 佛 何 修 陀 道哉 果位之事 ? 顯 教 0 密 化

,

,

光之事 具 虹 時 身 , ` ,層出 故 具 德 第三 , 在三 不窮 一灌嘔 + ; 其 中 六歲 網 妙 法 妙法 左 右 , 以報 , , 修 即 雙運 能 身 収集 佛 法 果 父佛 位 , 得蓮花 几 喜 ` 母 ` 空行佛母之親 四空之 佛 之紅 **)寶貴!** 、白菩 經 驗 提 身 加

紅 教 有 Ħ 促  $\exists$ 成 佛 何 ]必需要 生耶 ?

加

須

修

法

座

,

便得

成就

大樂智

慧佛

身

矣

而

化

宗

而

,

0

知也 密法 毀 兩 得度盡眾生, 光 小人 華 心存恭敬; 時甚久 民 最經 ]。本人心願讀者,欲學習菩薩,必嫌三大阿僧祇劫太長, 嵵 密法爲 如 , , 國戊午仲春 在 必遭魔障 而 。密宗普遍 莂 生念佛開 不肯學密 外道 。完稿後 沭 此亦學習菩薩者,所必具之修養也 遍 因此兼學密法 根 0 , , 開 據 - 寫于美國加州北克烈城 馴至因謗密法,不惟不得往生 則 頂 至少費時三 , 曾求佛印證 密典 者 頂 在他世無密法中, 屬犯菩薩戒第三十 , ,只需七日;顯教念佛 感應錄中, 0 今且就易得成就之現 一週; (。萬一 密宗上一 年老力疲,對密法雖難精進努力, 從無記載 希望能 <u>-</u> 條 。當寫菩薩戒時 次護 在 , 0 直 今吾人 摩 世 聞說正法不往聽 , 亦且必遭墮落,不可 地時 利益諸 至開頂 , 有同 大幸, , 遇到報身佛傳 樣 事 右手持珠砂筆 , 瑞 功效 不知需要多少 言之: 而有意縮 生此 香撲 , 有密法 顯教. 至多 0 若

再

健民謹跋

點其額前正中

,此固嘉許之徵也

則夢左手捧石質菩薩像

歷

## 《曲 肱 齋·文三集》www.yogichen.org



207